
،تواصل نشيدها اليوم لسان قائدها الأعل عامنا هذا 2015، والولاية الإيرانية عل منذ العام الأول للثورة الإسلامية وحت

تمنح إيران دور (السوبرمان) عل بوصفها المنقذ القدري الذي اختارته السماء، لـ (إصلاح العالم)، ومثل هذه المقولة الت

الطريقة الهوليودية، تعد امتدادا للمطلقات الماورائية، والتفير النخبوي الذي تتسم به دعاوى أممية الولاية المتطلعة دائما

إل ما وراء حدود رقعة إيران الجغرافية، بدعوى نشر الفضيلة واقتلاع جذور الفساد ف العالم كله، والزعم بأن ثورة 11

شباط ه ثورة اله، وأن الشعب الإيران هو شعب مقدس، وأرضه ه أرض الوعد الإله، كل هذه الدعاوى وغيرها ساعدت

عل انسلاخ أنصار الفقيه عن واقعهم التاريخ، فبدؤوا يصطنعون لأنفسهم أدوارا مقدسة ومهمات كونية، ومسؤوليات إلهية

تفصلهم عن معطيات الواقع فتجعلهم يدورون حول أنفسهم خارج الثورة والحياة والتاريخ.

:الواقع الإنسان ومن بين المقولات المتعالية عل

أولا: إنقاذ المظلومين والمحرومين ف العالم [1]

إيران معنية بإنقاذ المستضعفين والمحرومين والفقراء وأبناء السبيل، وهذه المهمة، مساحتها كوكب الأرض كله، فالولاية

معنية بموجب الوثيقة الدستورية بتحقيق القسطاس المستقيم، مما يعن استعادة موازين العدالة المغيبة عن عالمنا، عن

طريق قيام الولاية ف رد الحقوق لأصحابها من معذب الأرض أينما وجدوا وأقاموا، فه المسؤولة عن مقارعة القهر

السياس والطبق، وه لا أحد سواها، من يتول رفع المظالم عن المظلومين، وإنصاف المحرومين من الغاصبين. لا

الولاية ولا قادتها يدركان بأن (الشعوب لا تتحرر من الخارج). وأن العصر الراهن قد غادر الشعارات التحريضية.

والسؤال البير هو ف أي جانب يقف المرشد بوصفه قائدا لجيش المظلومين من ذوي الحاجة والمحرومين وأبناء السبيل،

الذين قطعوا أعمارهم تحت خط الإملاق؟!

لم نتبين موقع القائد الأمم الذي يفترض أن يون طليعيا ف الحرب عل الفقر والمسغبة، وه قضية القضايا الت توجب

عل رأس الدولة ومرشدها أن يون ف قلب هذه المعركة، حاملا هموم الجماهير المحرومة اليائسة.

وقد خرج البؤساء بالموعظة التالية (“أما نحن فملفون بإنقاذ المحرومين المظلومين، نحن مأمورون بإعانة المظلومين

ومناوأة الظالمين، كما فعل الأئمة والعلماء بعد الرسول.. مهمتنا تشيل حومة إسلامية لتحطيم الحام الخائنين والمفسدين

وإقامة الدولة الإسلامية لتحم الحم وتذب عن البيضة وتصون الديار”) [2].

رسالة ولاية الفقيه الأممية
الاتب : عبد الستار الراوي
التاريخ : 30 يوليو 2015 م

المشاهدات : 5007



يومنا هذا من إنصاف المظلومين ف تطبيقاتها العملية، لم تمس أو تقترب حت النظرية كما ف وإذا كانت الولاية ف

إمبراطورية البازار، أو تعالج بنية العلاقات شبه الإقطاعية السائدة ف المجتمع الإيران عل نحو يرفع من خط الفقر الطاحن،

ويخفف أوجاع معذب إيران أو الشعوب الإسلامية. فيف يمن لهذه الولاية أن تنقذ أو تصلح حال المحرومين فيما وراء

البحار والجبال؟

هدم أحياء الصفيح والخرائب العشوائية جنوب أحد الأصدقاء الإيرانيين يوما: إن الثورة الإسلامية أقدمت فعلا عل قال ل

طهران، لنها اكتشفت بأنها لم تهي مساكن بديلة إلا بعد حين.. ولو أن إيران خصصت 50% من ميزانية الأنشطة الخارجية

مما له علاقة بتصدير الثورة، لما بق فقير واحد ف إيران عل حد قول الصديق.

ثانيا: كعبة المستضعفين:

قياس تمثيل، استخدمه السيد خامنئ، فف رأيه “أن إيران ه البلد الوحيد ف العالم، الذي اختفت فيه مظاهر الرشوة،

والفساد، وتحول بفضل الثورة إل كعبة المستضعفين”.[3]

لعل الحماسة (الثورية) للقائد الفقيه، جعلته ينس أو يتجاهل أن للثورة (النموذج) ف العادة قوانينها التاريخية تبدأ حركتها

ا، لا بد لها من تغيير خارطة الواقع الاجتماعتصبح الثورة، إنجازًا واقعي وليس خارجها.. ول ،(انالزمان والم) داخل

نحو الأفضل، وبعبارة أخرى إعادة صنع الحياة وتشيل قسمات طريق التقدم الاجتماع،.. فيف يمن للتجربة أن تصبح

مثلا لمستضعف العالم، أو كعبة أخرى للمسلمين، والمنطق الذي تتمسك به منذ قيامها (1979) وجت اليوم، يلزم كافة

ر ذي لون واحد، وترفض آراء المستضعفين أنفسهم؟! هذا عدا أن الثورة التف القوى وجموع الشعوب الإسلامية بتبن

رفعت شعارات المجتمع السعيد، والمدينة الفاضلة، لا تزال تائهة بين تناقضات الثنائية وتحدياتها.

ـ الجامعة – الحوزة

ـ  الأفندي – الملا

ـ الإصلاح – المحافظ وما بينهما من ألوان وظلال

ـ  الحرية – الاستعباد

ـ  الدنيوي – الأخروي

ـ الاستقامة – الضلالة

ـ الحاضر – المستقبل

ما تنشره الصحف الرسمية من إحصاءات مذهلة لعدد المدمنين عل السموم البيضاء.. والأرقام المخيفة لحجم التداول

والاتجار بهذه المواد؟! ف وقت تتزايد فيه معدلات البطالة، ويتراكم مبدأ الشعور بالظلم، لدى شرائح واسعة من الشعب

الإيران، فف الجمهورية الإسلامية، لم يعد الجمهور يبحث عن الخبز قدر نضاله من أجل الحرية والرامة الإنسانية، ولم يعد

لدى الثيرين، من الشباب ما يتطلعون إليه ف الغد؟! [4]

أو لعل قيادة الدولة لم تزود حت الآن بالتقارير الرقمية لهذه الظواهر الت تصف مستويات (الإيذاء) الجسدي القاهر، الذي

يتعرض له المواطنون، بعد أن أصبح التعذيب ظاهرة شائعة خاصة ف سجون العاصمة والمدن البرى، وقد شهد العالم



كله ما جرى للانتفاضة الخضراء ف طهران (صيف 2009) وكيف حول الحرس الثوري والمليشيات الحومية (البسيج

وأنصار حزب اله) الرايات الخضراء إل غابة حمراء بدم الشباب الباحث عن العدالة المفتقدة ف فردوس الفقيه. ولعل ما

يحدث ف هذه الأيام لعربستان الباحثة عن الحرية، المطوقة بالأسلحة الثقيلة، والحملات الفاشية ف قمع انتفاضة شعبنا

العرب ف الأحواز، وتعرض الثيرين من المتظاهرين للضرب حت الموت، ولما تزل أعمدة المشانق ف المحمرة وعبادان

تنزف بدماء الشهداء. [5]

ثالثا: الوحدة الإسلامية:

يبدو أن الفقيه لم ير أيما مسافة تفصل الثورة عن الوحدة فيطمئن المسلمين إل أن الوسيلة الوحيدة إل وحدة الشعوب

الإسلامية، ه بناء النموذج المثال لدولة العدل (الفقيه) القادرة وحدها عل القضاء عل الاستعمار وعملائه ف البلدان

الإسلامية، ذلك أن الثورة الإسلامية واحدة تبدأ من إيران ولا يتوقف نشاطها حت تأت عل النظم كلها، فتعود إل الأمة

وحدتها وهيبتها وقوتها، فيرهبها الاستعمار وتنحصر أطماع الصهيونية[6]

وتفير الفقيه عل هذا النحو تفيرا نخبويا إذ إنه يرى أن حركة التطور الحقيقية لا بد وأن تؤدي إل ظهور “النموذج

الممتاز” وما إيران إلا الخلية الأول المرشحة لقيام تجربة “دولة الفقيه” صعودا إل “المطلق” والجنوح إل مثل هذه الغاية

اللا تاريخية، يتحتم أن ينحل فيها  الزمان ويتلاش المان.. عنئذ يون من العبث الحديث عن قضية كبرى بهذا المستوى

من الاهمية، بتجاهل إرادة الامة، أو إجماع رأيها عل “الوحدة الإسلامية”.

البينة هنا وف هذه القضية بالذات جلية واضحة، فالأمة الاسلامية ف أدبيات الحاكمية الإيرانية، وتحت سلطة الفقيه الإلهية

المطلقة، ينعدم دورها بالامل،  ولا وزن لإرادتها، فمن تمام الدين أن تمتثل  وتخضع لوليها وراعيها، وهو  وحده من يقرر

وهو من يفت، ومن واجبها الدين؛ الإنقياد التام للمرشد الإيران والطاعة العمياء لأوامره بوصفه ول أمرها الوحيد، لذلك لم

يسمح الخمين من قبل ولا خامنئ من بعد أن يشاركه أحد سلطته الدينية المطلقة، وقد حرم المرشدان تحريما مطلقا إبداء

رأي أو إلقاء سؤال يتعلق بالولاية المعصومة، أو بقداسة الفقيه.. ومن تجرأ من العلماء عل ذلك كان مصيره غياهب السجن

أو الموت، ليصبح نسيا منسيا..  

ولذلك فإن “الوحدة” الإسلامية الت يطالب بها السيد الخمين إنما تتعين ضرورتها فقط ف مشروع الول الفقيه، وليس من

حقيقة كونها تعبيرا حتميا عن وحدة مصالح الشعوب الإسلامية ضد القهر الطبق والإمبريال. ولذلك فه “وحدة” فوقية

مفروضة بالقوة. توجبها وصاية الفقيه نفسه وه مرحلة من مراحل الأيديولوجية الدينية كما يقدمها كاتب الحومة

الإسلامية، حيث يتحول فيها (الخاص) إل (عام) و(الجزء) إل (كل) و(الحالة) إل (ظاهرة) و(الفرة) إل (حركة). و(الدولة)

إل (إمبراطورية)

تحت نيران الحرب المستعرة عل جبهت العراق وإيران، أعلنت طهران عام 1981 عبر ممثل سلطتها أنها ماضية ف حمل

رسالتها الوحدوية إل عموم البلدان من أجل تحقيق (الجهورية الإسلامية العالمية).

وف ضوء هذا الهدف الون (الوزموبولوت) فقد صممت ولاية الفقيه الخارطة الجديدة للعالم من خلال تنظيم مراحل

العمل الدعوي (الأمم)، بموجب المناطق الجغرافية الثلاث التالية:

المنطقة الأول: وأطلق عليها (المنطقة السوداء) تشمل القارة الأوروبية، والولايات المتحدة الأميركية وحلفاءها.
المنطقة الثانية: واصطلح عليها (المنطقة الحمراء) والت تمثل الاتحاد السوفيت وممتلاته ومن يقع ف دائرة نفوذه



الأيديولوج ف أوروبا الشرقية (الدول الاشتراكية)
المنطقة الثالثة: وه المان الجغراف المؤهل لإقامة الجمهورية الإسلامية أو ولاية الفقيه العالمية، والت سميت

بـ(المنطقة الخضراء) وقد تم تثبيت حدود العالم الإسلام من إندونيسيا إل المغرب وتشمل الجمهوريات الإسلامية
ف الاتحاد السوفيت وألبانيا والأجزاء الت يقطنها المسلون ف يوغسلافيا، باعتبارها كيانًا واحدًا خاضعا لولاية

الفقيه.

يقول الإمام الخمين: “هذه الدولة أو الحومة وجدات فعلا ف عهد النب (صل اله عليه وسلم) وف عهد الإمام عل (ع)

فإننا نؤمن بأنها قابلة للتجديد لن الظالمين عبر التاريخ منعوا توضيح الإسلام..”[7]

ولئن كان النص عائما وغامضا، فإنه يحمل دلالة ذاتية قوامها التبشير بنموذج مهدوي منتظر (.. إنها الرايات السود الآتية من

إيران) ـ [8]

هذا ما كان يسع إليه السيد الخمين ويبشر به “إن أرى الرايات السود قد قرب موعدها”. [9]

وقد قدم رجال الدين الإيرانيون دراسات تفسيرية مستفيضة حول مرام نصوص ولاية الفقيه المتعلقة بـ(بالوحدة الإسلامية)

وحول الضرورات الت توجب قيامها، وقد انته المنظرون إل نتيجة واحدة، وه؛ (أن الجمهورية الإسلامية ف إيران

بنموذجها الإله المبارك، ستطوي بقيادة الإمام الخمين قريبا صفحة العراق إل الأبد، عندها سنبدأ ببركات الإمام المهدي

تحقيق الثورة الإسلامية البرى بفتح مة وبغداد وغيرهما من الأقطار العربية والإسلامية) [10].

بمثل هذه الإستراتيجية المثقلة بــ(التنبوءات المهدوية الذاتية) ، تتبدى أحادية  الولاية  القائمة عل تراث مذهب مغلق، لا يقبل

أي شل من أشال التنوع، أو التفاعل، أو الحوار، لنه ينطلق من (دوجما كونية) تلغ الفوارق والحدود التاريخية بين

الدول وتتخذ من العنف المسلح أو التهديد به ؛ مبدأ لها لتنفيذ برامجها الأيديولوجية ذات النزعة التوسعية.

رابعا: ضرورة الثورة السياسية:

مفهوم الثورة ف الفقه السياس وف أبسط معانيه يعن علم تغيير المجتمع نحو الأفضل، من خلال إعادة بناء العلاقات

الاجتماعية عل نحو يمنع الاستغلال الطبق، ويحقق العدالة بين المواطنين، فيما ينصرف مدلول الثورة ف منطق السيد

الخمين، إل (الخارج) من غير المرور بـ(الداخل الإيران) فالتغيير الذي يؤمن به المرشد الاول وعل حد قوله: (أن نعمل

عل هدم أنظمة الشرك الفاسدة ونحطم زمن الجائرين من حام الشعوب) [11] وبصرف النظر عن التبريرية الت تذرع بها

الفقيه، فالفعل الوجوب (الضروري) الذي تترجمه لفظة (أن نعمل) ليس أكثر من رؤية متعالية لا سند لها ولا حجة تقوم

عليها، فالضرورة الخمينية هنا ه الخروج بالثورة إل الفضاء الخارج، مفارقة لل أشال الجدل الصوري البسيط

والتاريخ المركب، وه أقرب إل الحتميات الذاتية، اصطنعها الفقيه للقفز عل ترتيبات الواقع،  إل ما وراء المان

الإيران، فضرورة الثورة الت يدعو إليها السيد الخمين، لا تعن إحداث تغيير محل ينحصر ف اقتلاع البهلوية، بل يتجاوز

حدود الدولة الايرانية، ويمض بـ(القوة الصلبة) إل القضاء عل أنظمة الدول  ف المجتمعات الإسلامية كافة، إن مثل هذه

الدعوى، ووفق هذا التعميم؛ يجنح المرشد الاول إل (أبوية إمبريالية) بوصفه وصيا عل المسلمين كافة، هذا الطراز من

تصميم نتيجة مسبقة تحتم بإزالة جميع النظم ف التوسعية فقط، بل تتعداها إل (ليةال) الجبريات القاهرة لا تنطوي عل

البلدان الإسلامية باعتبارها كيانات مشركة، يتعين تدميرها. دون أن يقدم من جانبه برهانا واحدًا يدعم به حجته ف التفير

أو يعلل صحة دعوى الشرك.

ذلك أن القاعدة القانونية الشرعية للأمر بالمعروف والنه عن المنر حسب وجهة النظر الإسلامية تبتدئ بشروط يلزم



الإسلام توفرها، إذ يتعذر تطبيق الأمر الأخلاق بغيرها، ولا تتعين ضرورته الشرعية إلا بوجودها، ويسقط بانتفائها.

فالذي أجمع عليه المسلمون بمختلف مدارسهم الفقهية يقض الشروط التالية [12] ـ

1ـ  مطلوب من الفقيه قبل أن يقدم عل تعميم قراره أو يصدره أن يعلم بوع تام، أن المأمور الذي يتصدى له ويدعو إليه هو

ا للخلط بين طرفضروري، ويجب معرفته ابتداء، تجنب إذ إن مثل هذا الشرط الأول .(رمن) عنه هو (المعروف) وأن المنه

المبدأ ف الأمر والنه، أو الدعوة والمنع، لذلك أوجبت الشريعة التمييز المحقق، والتثبت المؤكد، والحذر من مغبة التسرع،

خشية الوقوع ف الخطأ، من قبيل إطلاق الأحام العجولة أو قذف التهم دون التحقق من صحتها. الأمر الذي قد يحول

المسألة إل الضد تماما، كأن يأمر بمنر وينه عن معروف.

2ـ  يستدع الشرط الثان، العلم بالدليل المادي ف تحقق المنر وتعين وجوده، وتعليل الضرورة الشرعية القصوى لإزالته

أو تغييره.

3ـ ضرورة أن يون هناك الامر متجها نحو هدف تحمه ضوابط (قبلَية – (apriori لئلا يفض إل مضرة أكبر منه  ، فإنه لو

غلب ظنه عل سبيل المثال بأن نهيه عن شرب الخمر يؤدي إل قتل جماعة من المسلمين أو إحراق مدينة، لم يجب هذا

النه، وما لم يجب لا يحسن.

4ـ  يتوجب التأكد علما وبغالب الظن أن لقول الآمر وتوجيهاته تأثيرا ف أمره ونهيه.

وف ضوء ما تقدم، ليس ثمة من علة أو سبب لهذه الثورة، سوى حم شخص طليق أصدره الفقيه، جوز فيه لنفسه وجوب

(هدم أنظمة الشرك الفاسدة)، ولا نعلم عل أي علة أو قياس استند السيد الخمين لتسويغ مثل هذا القرار الخطير؟! إلا إذا

كان يستشعر نفسه وصيا عل شؤون العالمين!

وهو ما عبرت عنه الولاية ذاتها، يوم شهرت سلاحها الإعلام،  بوجه الشيطان الأكبر، وبدلا من مصارعة العدو الرجيم،

فضلت أن تتجه بماكناتها العسرية إل ما وراء حدودها الغربية، فالأقربون أول من البيت الأبيض بالمعروف!، وهذا

قامت إيران بقلب الحجة الشرعية عل رأسها. لتشغل العالم كله بحرب ضروس عل مدى ثمان سنوات طاحنة، فقد فيها

البلدان العراق وإيران ملايين الضحايا والجرح والغائبين، وتحت الشعار نفسه تعود طهران  مجددا ومرة أخرى إل رقعة

الشطرنج الدموية، من بغداد إل دمشق، ومن لبنان إل اليمن  ف محاولة (تطبيق الثورة السياسية)  عل الشعوب نفسها ،

ف اصطياد ثائر هنا أو إغتيال مقاوم هناك ، تثبيتا وتمينا لانظمة حم خانت شعوبها!

----------------------------------------

المراجع

  [1] ولاية الفقيه ص40.

  [2]  المصدر السابق 41-40.

  [3] السيد عل خامنئ. خطاب 4 أبريل 2005.

  [4] عبدالستار الراوي. الفقه السياس الإيران المعاصر ص51.

  [5] راجع (وكالات) بيانات انتفاضة الأحواز 2011.

  [6] الولاية ص35.



  [7]  عبدالستار الراوي، مقدمة أول ف الأيديولوجية الإيرانية. مركز البحوث والمعلومات 1982.

  [8] أمير طاهري. الساندي تاميز عدد 7/2/1382.

  [9]  الولاية ص65.

[10]  إدوارد سوبليه. دور رجال الدين. مجلة اجتاز إيران. بون – ألمانيا الغربية العدد 35 ف 18/10/1981. و جريدة إطلاعات الإيرانية عدد 23/10/1980.

[11] ولاية الفقيه. مصدر سابق 34.

[12]  عبدالستار الراوي. العقل والحرية. بيروت 1980 ص435- 436.

 

 

    مركز أمية للبحوث و الدراسات الاستراتيجية

المصادر:


