
يطرح مبدأ «الفصل بين السلطات» نفسه كأحد أهم المبادئ الت يقوم عليها نظام الديمقراطية؛ وقد ذكرنا ف مقال سابق

(الشورى والديمقراطية.. وسؤال المقارنة الصحيح) أن الطريقة المثل للتعامل مع المفاهيم والنظريات ه ألا نتعامل معها

باعتبارها كتلا مصمتة، غير قابلة للتحليل إل مواد أولية؛ بل نتناول مفرداتها واحدة تلو الأخرى؛ لبيان ما يتفق منها وما

يخالف قيمنا ومبادئنا؛ بحيث نستفيد مما عند الآخرين من خير.

أرساها الإسلام ف بمناقشة مدى موافقة أو مخالفة «نظام الفصل بين السلطات» للمبادئ والمفاهيم الت نعوهذا المقال م

الحم والسياسة.

ونشير بداية إل أنه مع تعدد وظائف الدولة الحديثة واختصاصاتها، واتساع نشاطها الذي يشمل مختلف المجالات، أصبح

من العسير إبقاء مظاهر السلطة ف يد حاكم واحد؛ بل تم توزيع هذه الوظائف والأنشطة عل أجهزة وهيئات مختلفة

ومتعددة؛ لتتول كل منها ممارسة اختصاص مميز عن غيره للقيام بالوظائف الأساسية داخل الدولة؛ وه وظائف التشريع

والتنفيذ والقضاء[1].

وإذا كان الفر السياس منذ أرسطو يميز بين عدة وظائف داخل الدولة، فإن مبدأ «الفصل بين السلطات» يذهب إل أبعد

من مجرد التمييز بين سلطات الدولة أو توزيع السلطات؛ وهو مبدأ لم يظهر ف الفر السياس إلا عل يد جون لوك عام

1690م[2]، ثم أوضحه مونتسيو ببراعة ف مؤلفه «روح القوانين» الذي صدر عام 1748م. وقد سيطر هذا المبدأ منذ

منتصف القرن الثامن عشر عل التاريخ الدستوري ف الولايات المتحدة، وفرنسا منذ الثورة عام 1789م، كما كان مؤثرا

عل النظم السياسية ف البلاد الأوربية كافة[3].

ونقطة البداية عند مونتسيو ه أن وظائف الدولة الأساسية ثلاث: تشريعية، وتنفيذية، وقضائية. ويتعين لضمان الحرية

إعمـال مبـدأ «الفصـل بيـن السـلطات»؛ وعلـة ذلـك فـ رأي مونتسـيو أن «كـل إنسـان يمسـك بالسـلطة يميـل إلـ إسـاءة

استعمالها، ولا يتوقف إلا عندما يجد أمامه حدودا»، و«لمنع إساءة استعمال السلطة يجب ترتيب الأمور بحيث توقف السلطة

السلطة»[4].

والملاحظ أنه إذا كان «الفصل بين السلطات» قد بات مستقرا ‐ من حيث المبدأ ‐ ف الفر السياس الحديث، فإن

التطبيق العمل لهذا المبدأ عل مستوى الحم الواقع قد أثبت استحالة الفصل المطلق بين السلطات الثلاث؛ مما جعل

من المبرر واقعيا حدوث تداخلات بين السلطتين التنفيذية والتشريعية، أما السلطة القضائية فقد بقيت مستقلة نسبيا

باعتراف جميع أنظمة الحم والدول الديمقراطية؛ ضمانًا لنزاهتها وعدالتها. ولذا فإن نظم الحم تختلف باختلاف سيادة أو

موازنة السلطتين التشريعية والتنفيذية[5].

وقد أدى اختلاف طبيعة العلاقات بين هاتين السلطتين إل توالد أنظمة مختلفة، أولها النظام البرلمان ونموذجه إنجلترا،

وثانيها النظام الرئاس ونموذجه الولايات المتحدة الأمريية، وثالثها نظام حومة الجمعية ونموذجه سويسرا، ورابعها

الفصل بين السلطات (رؤية إسلامية)
محمد السنوس اتب : السنوسال

التاريخ : 2 نوفمبر 2015 م

المشاهدات : 8878



النظام شبه الرئاس ونموذجه فرنسا المعاصرة[6].

د. وائل حلاق ونقد مبدأ «الفصل»:

وجه د. وائل حلاق ‐ الباحث الندي من أصل فلسطين ‐ ف كتابه الأخير الذي أحدث جدلا واسعا، نقدًا لاذعا لمبدأ أو

نظرية الفصل بين السلطات كما تعرفها النظم الديمقراطية الحديثة، ورأى أنها «نظرية غير متماسة»؛ لأنها بحسب قوله:

«بمنحها كثيرا من السلطات إل السلطة التنفيذية، عداك عن السلطة القضائية، إنما تعزز ما يناقض نيتها المعلنة: إذ تؤدي

إل تركيز قدر كبير من السلطة ف يد السلطة التنفيذية»[7].

بل نقل حلاق ‐ موافقًا ‐ عن هانز كلسن قوله: «إن مبدأ الفصل بين السلطات كما يفهم حرفيا، أو كما يفسر كمبدأ لتقاسم

السلطات، ليس ديمقراطيا ف جوهره»[8].

وأشار حلاق إل أن «الفصل بين السلطات» قد آل ف الدول الغربية إل نوع من الامتزاج شبه التام بين السلطات الثلاث،

أو «دمر تقريبا»، خاصة ف النظام الأمري الذي يسوق ‐ كما يقول ‐ باعتباره «مثالا يحتذى للديمقراطية»[9].

لن يعود حلاق فيمدح هذا المبدأ كما عرفته التجربة الإسلامية ف الحم، من خلال ضبطها العلاقةَ بين الحام، والقضاة،

والفقهــاء أو المفتيــن ‐ الذيــن يمثلــون الســلطات الثلاث ‐ وخضــوع جميــع هــؤلاء للشريعــة باعتبارهــا «ممثلــةً لإرادة الــه

السيادية، وتنظم مجال النظام الإنسان بأكمله»[10]. وينته إل أنه قد «شل مفهوم سيادة اله ف الإسلام نموذجا خاصا

من نماذج الفصل بين السلطات»[11].

عل أنّ من المهم التأكيد أن نقد وائل حلاق أو غيره لهذا المبدأ الديمقراط ‐ الفصل بين السلطات ‐ إنما يندرج ضمن

نقده بصورة أعم للدولة الحديثة برمتها، وبمختلف تفريعاتها.

ويشر أحد الباحثين إل أن حلاقًا قد تأثر ف نقده للفصل بين السلطات بالنقد الاثولي للدولة الحديثة، وهو النقد الذي لم

كان يسخر من الدستور الأمري وإعلان  «John Howard Yoder /إن واحدًا مثل «جون هاورد يادر ن جديدًا، حتي

الاستقلال ويقف عند نقطة «الحقوق البديهية أو الت لا تحتاج لدليل»، ليقول إن البدهيات الت لا تحتاج لدليل فرة إيمانية

مسيحية لأنها تقوم عل أن الأشياء الت يجب الإيمان بها لا تحتاج لدليل. وكان «يادر» يضحك من فرة الانتخابات ودور

الأغلبية ليقول إن الأغلبية لا يمن يوما ما أن تون طريق معرفة «الحق» أو «الباطل».

ــديين الجــدد وكــان مــن أبرزهــم «ألســادير ــن يســمون بالتقلي ــا مأمري ــ ــر ف ــال، ظه ــاحث: لــن بعــد أجي ــف الب ويضي

ماكنتاير/Alasdair MacIntyre» و«ستانيل هاورواس/ Stanley Hauerwas» الذين قدّموا نقدًا غير مسبوق للمؤسسات

الحداثية والدولة الحديثة، وكان أهم عنصرٍ ف هذا النقد هو الفقر أو حت الفراغ الأخلاق الذي تقوم عليه الدولة الحديثة.

فحّق بل وضوح يقول إن المسلمين يحملون تاريخًا للحم والقيادة والتفاعل السياس أكثر أخلاقية وأقرب للنموذج

المنطق المتامل والمنسجم مع قيمه من أي نموذج آخر، سواء كان حداثيا أو تراثيا يونانيا أو غير ذلك[12].

وبغض النظر عن صواب أو خطأ نقد وائل حلاق لمبدأ «الفصل بين السلطات»، فإننا يجب أن نفرق بين النظرية والتطبيق؛

فإساءة الفعل لا ينبغ أن ترتد عل أصل المبدأ بالسلب، خاصة أن حلاقًا أثن عل ما اعتبره فصلا ف التجربة الإسلامية؛

أي أنه لا يعارض الفصل من حيث المبدأ، وإنما ينتقد التطبيق[13].

هذا المقام بالدفاع عن «الفصل بين السلطات» كأحد المبادئ الأساسية للديمقراطية، وإنما يهمن ا فينعم ومع هذا، فلست



أن أستوضح حقيقة موافقة أو مخالفة هذا المبدأ لنظام الحم الإسلام.. لأننا إذا كنا نعترف بوجاهة الانتقادات الموجهة

للديمقراطية كل، فليس من المنطق ألا نأخذ الانتقادات الموجهة لأحد مبادئها بعين الاعتبار.

الإسلام ومبدأ «الفصل بين السلطات»:

لا شك ‐ كما أشرنا بإيجاز ‐ ف أن لمبدأ «الفصل بين السلطات» دورا كبيرا ف الحد من تغول إحدى سلطات الدولة،

ومن ثم ف إحداث التوازن بينها، وتوفير مناخ الحرية، ومنع الاستبداد؛ إذ السلطة المطلقة مفسدة مطلقة؛ كما تدل تجارب

التاريخ.

والسؤال: ما موقف الإسلام من هذا المبدأ المهم، الذي يمثل ركيزة أساسية للنظام الديمقراط؟

انقسم الباحثون ف الإجابة عن هذا السؤال إل اتجاهين أساسيين:

الاتجاه الأول: يرى أن النظام السياس الإسلام لم يعرف الفصل بين السلطات بالمعن الذي عرفته الديمقراطية وطبقته

بدرجات متفاوتة[14].

ويشــرح أنصــار هــذا الاتجــاه رأيهــم بــأن النظــام السياســ الإسلامــ اشتمــل علــ الســلطات الثلاث: التشريعيــة والتنفيذيــة

والقضائية، وكانت هذه السلطات مجتمعة ف عهد النب صل اله عليه وسلم، لن هذا الجمع لم ين فيه أي خطر؛ إذ هو

صل اله عليه وسلم يوح إليه، لا يصدر ف أقواله وأفعاله عن هوى. ثم لما تول أبو بر قال له أبو عبيدة: أنا أكفيك المال،

وقال عمر: وأنا أكفيك القضاء؛ فتوزعت الأعمال عل رجال مختلفين، لن هذا التوزيع كان عل أساس ازدحامها وكثرتها،

وليس الاحتراز من مفاسد الاجتماع. وف عهد عمر اتسع العمل بمبدأ الفصل بين السلطات حت إن عمر عمد إل الفصل

بين أنواع الولايات بتعيين ولاة متخصصين ف كل إقليم من الأقاليم. وعل هذا المنوال سارت الدولتان الأموية والعباسية؛

لنه كان فصلا غرضه توزيع الأعمال لا الاحتراز من الاستبداد[15].

ويوضح د. نعمان السامرائ أنه بالنسبة لـ«سلطة التشريع» فقد كانت له ولرسوله؛ وبعد انتقاله صل اله عليه وسلم للرفيق

الأعل، حل مانه الخلفاء الراشدون، ولن دون أن يون لهم حق التشريع[16]. وراح العلماء والفقهاء يجتهدون ويعملون

ه وسنة رسوله ومن الإجماع والقياس والعرف وباقكتاب ال ام من النصوص الموجودة فرهم ويستنبطون الأحف

المصادر المعروفة. وصار للحاكم حق «التنظيم».

أما بالنسبة لـ«سلطة القضاء» فقد كانت مستقلة ومتميزة؛ فان الخليفة يعين الولاة ويعين إل جانبهم القضاة، فلم يونوا

تابعين للولاة بل للخليفة مباشرة، مع مراعاة أن تبعيتهم للخليفة كانت من حيث الشل فحسب؛ أما من حيث المضمون فلم

ين لأحد سلطان عل القضاة. ولذلك سجل التاريخ أن الخلفاء كانوا يحضرون بأنفسهم مجلس قضاء حين يونون طرفًا

ف الدعوى؛ وأولهم عل بن أب طالب حين ادع رض اله عنه ملية درع كان مع يهودي، فحضر القضاء مدعيا من أجل

أخذه، وحين استشهد عل مليته بابنه الحسن رفض القاض قبول شهادة الحسن لوالده، وخسر الإمام عل الدعوى نظرا

لعدم وجود بينة تشهد له.

ويخلص السامرائ إل أن الإسلام لا يوجد فيه ما يوجب الفصل بين السلطات، أو يمنع منه؛ وتبق القضية ف حدود

المصلحة[17].

أما الاتجاه الثان: فيرى أن نظام الحم الإسلام قد عرف «الفصل بين السلطات» إلا ف عهد الرسول صل اله عليه وسلم



والخلفاء الراشدين، فقد اجتمعت لهم رئاسة السلطات الثلاث، عل تفصيل ف هذا الأمر. ومن أبرز القائلين بذلك الأستاذ أبو

الأعل المودودي رحمه اله.

فيذكر المودودي أنه بالرغم من أن العلاقة بين أركان الدولة الثلاثة ‐ السلطة التشريعية، والسلطة التنفيذية، والسلطة

القضائية ‐ ليست لها أحام صريحة ف ما جاءنا من الشريعة؛ فإننا إذا تتبعنا ما كان عليه عمل النب صل اله عليه وسلم

والخلفاء الراشدين من بعده، تجلت لنا المسألة وعلمنا أنه من حيث الرئاسة لا يون رئيسا لهذه الشُّعب الثلاث إلا رئيس

الدولة نفسه، وعل ذلك كانت الحال ف عهد النب صل اله عليه وسلم ثم ف عهد الخلفاء الراشدين من بعده.

لن المودودي يعود فيوضح أننا إذا صرفنا النظر عن شخص رئيس الدولة، وجدنا هذه الشعب الثلاث مختلفة بعضها عن

بعض:

فان «أهل الحل والعقد» ف ذلك الزمان رجالا تدبر بمشورتهم شؤون البلاد الإدارية ويقض ف المسائل التشريعية..

يستشارون من قبل الخليفة ف الإدارة والتشريع ثم ينته دورهم عند الإشارة عليه.

وكان «القائمون بالحم والإدارة» أمراء آخرين لم يونوا منهم، وما كان لهم من تدخل ف التشريع. وكان «القضاء» من

رجال آخرين غير هؤلاء وأولئك، ولم ين عليهم شء من المسؤولية عن شؤون البلاد الإدارية.

أما عن استقلال القضاء استقلالا تاما، وانفصاله عن السلطة التنفيذية فيما دون الخليفة، فيؤكد المودودي ذلك قائلا: «ونحن

لا نجد رجلا واحدًا جمع بين وظيفت القضاء والإدارة ف قطر واحد ف ذلك الزمان؛ وكذلك لم نعثر عل شء يبيح لعامل

من العمال أو أمير من الأمراء أو لرئيس الدولة نفسه أن يتدخل ف أحام القاض ف المحمة، أو يدل عل أنه يجوز

استثناء رجل ‐ ولو من أعظم الرجالات نفوذًا وسلطة ‐ من الحضور ف المحمة ليسأل ف القضايا المدنية والجنائية».

ثم يتعرض المودودي لما قد يثور من لبس حول جمع الخليفة أحيانًا بين السلطة التنفيذية ‐ وه مهمته بالأساس ‐

والسلطة القضائية، فيوضح أنه «إذا كان رئيس الدولة قد جمع ف ذاته بين سلطات هاتين الشعبتين [التنفيذية والقضائية]،

القضاء ف ن من كرسثقة من الخليفة بأنه إذا تم ام الشرعية، بل لأن الناس كانوا علم من الأحفما ذلك بموجب ح

المحمة، فلن يراع ف أقضيته مصالحه الإدارية؛ بل كان الناس قد بلغت ثقتهم بالخلفاء الراشدين مبلغًا جعلهم يودون

بأنفسهم أن يون الخلفاء هم المرجع الأخير ف قضاياهم ليجدوا عندهم العدل إن لم يجدوه عند غيرهم».

ا ففلا توجد أيض ،[نجمع له السلطتين حت] ر الصديقأننا «إذا كنا لا نجد اليوم من يمثل أبا ب ويخلص المودودي إل

الشريعة قاعدة من قواعد الدستور الإسلام تقيدنا بضرورة الجمع ف شخص رئيس الدولة بين منصب رئيس القضاة

والحاكم الأعل لإدارة الحومة».

أي أن المودودي ينته إل أن مسألة الجمع بين السلطتين التنفيذية والقضائية ف النظام الإسلام ه مسألة تاريخية، لها

ظروفها وملابساتها، وليست أمرا محتما توجبه الشريعة؛ وبالتال فلنا أن ندخل تغييرات عل هذه الصورة من ممارسة

السلطتين معا، تماما كما لنا «أن نضع طرق انتخاب أهل الحل والعقد وقواعد مجلسهم عل حسب أحوالنا وحاجاتنا،

ونجعل المحاكم عل درجات مختلفة بسلطاتها المعينة وحدود سماعها للأقضية وحدود أعمالها»[18].

الخلاصة:

هذا يتبين لنا من خلال عرض وجهت النظر حول مبدأ «الفصل بين السلطات» ف منظور النظام الإسلام، أن الاختلاف



بين هذين الرأيين ياد يفض إل لا شء، وأنهما متفقان، اللهم إلا ف الصياغة الشلية ف التعبير عن مضمونهما.

فترة النب الذي استقر حديثًا، خاصة ف فأصحاب الرأي الأول يقولون بأن الإسلام لم يعرف الفصل بين السلطات بالمعن

صل اله عليه وسلم الذي اجتمعت له رئاسة السلطات الثلاث؛ لن حدث الفصل تدريجيا من عهد أب بر، ثم رسخه عمر

فيما يتصل بالسلطتين التنفيذية والقضائية، فقد جعل لل إقليم واليا وقاضيا. ولم ين هذا الفصل من باب خشية الاستبداد

‐ كما هو الحال ف التجربة الغربية ‐ بل من باب توزيع الأعمال. فالإسلام لا يوجد فيه ما يوجب الفصل بين السلطات، أو

يمنع منه؛ وتبق القضية ف حدود المصلحة.

وهذا هو بالضبط ما انته إليه الأستاذ المودودي، الذي يرى أن تجربة الوصل بين السلطتين التنفيذية والقضائية ه مسألة

تاريخية، لها ظروفها وملابساتها، وليست أمرا محتما توجبه الشريعة؛ ولنا أن نجتهد فيها كما نجتهد ف سائر المسائل

السياسية الت تركتها النصوص مراعاةً لحاجات الناس، وتغير أحوالهم.

أما فيا يتصل بالسلطة التشريعية فيرى أصحاب الرأي الأول أنها انتهت إل الفقهاء، فيما هو محل للاجتهاد. بينما يرى

الآخرون أنها انتهت إل أهل الحل والعقد، الذين كانوا يستشارون من قبل الخليفة ف الإدارة والتشريع ثم ينته دورهم عند

الإشارة عليه.

يا بين الرأيين؛ فقد كان أهل الحل والعقد يشتملون عل الفقهاء، أو يعتمدون عل آرائهم فيما يتصل بالتشريع. ولا فرق جوهر

ومن ذلك نخلص إل أن «الإسلام/ النصوص والمبادئ» ليس فيه ما يدعو أو يعارض الفصل بين السلطات، أما «الإسلام/

التجربة» فقد عرف الوصل بينها ف البداية ثم تدرج الأمر إل نوع من الفصل واستقلال كل سلطة عن الأخرى.. والمسألة

برمتها اجتهادية، لا بأس أن نستفيد فيها مما عند الآخرين؛ لضبط العلاقة بين السلطات الثلاث، وتحقيق التوازن بينها ومنع

تغول إحداها.

 

 

-------------------

[1] «الوسيط ف النظم السياسية والقانون الدستوري»، د. نعمان أحمد الخطيب، ص: 182، دار الثقافة للنشر والتوزيع، ط 7، 2011م، عمان، الأردن. بتصرف.

[2] يعد جون لوك أول من كتب عن مبدأ «الفصل بين السلطات» ف ظل النظام النياب الذي تأسس ف إنجلترا عقب ثورة 1688م, وتأثر ف آرائه بالخلاف الذي

كان قائما بين الملوك والبرلمان الإنجليزي. ووضح لوك آراءه ف كتابه «الحومة المدنية»؛ حيث قسم سلطات الدولة إل أربع، وه: السلطة التشريعية ووظيفتها

سن القوانين، والسلطة التنفيذية وتقوم بتنفيذ القوانين والمحافظة عل الأمن الداخل، والسلطة الاتحادية ومهمتها إعلان الحرب وتقرير السلم، وعقد المعاهدات

ومباشرة العلاقات الخارجية، وسلطة التاج؛ أي مجموعة الحقوق والامتيازات الملية للتاج البريطان. «النظم السياسية، الدولة والحومة»، د.محمد كامل ليلة، ص:

303، دار الفر العرب، 1973م.

[3] «النظم السياسية ف العالم المعاصر»، د. سعاد الشرقاوي، ص: 111، 112، 2007، نسخة pdf ليس متوبا عليها دار النشر.

[4] المصدر نفسه، ص: 111، 112.

[5] «موسوعة السياسة»، تحرير: عبدالوهاب اليال، 4/ 547، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، بدون تاريخ. بتصرف يسير.

[6] «النظم السياسية»، د. سعاد الشرقاوي، ص: 92، مصدر سابق. بتصرف يسير. لم أتعرض تفصيلا لهذه الأنظمة؛ لأن الغرض الأساس هو التعرف عل موضع

مبدأ «الفصل بين السلطات» من النظام الإسلام اتفاقًا أو اختلافًا؛ لا الاستفاضة فيما نشأ عن هذا المبدأ من أنظمة سياسية متعددة.



[7] «الدولة المستحيلة: الإسلام والسياسة ومأزق الحداثة الأخلاق»، وائل حلاق، ص: 103، ترجمة عمرو عثمان، المركز العرب للأبحاث ودراسة السياسات بقطر،

ط2، 2015م.

[8] المصدر نفسه، ص: 104.

[9] المصدر نفسه، ص: 96.

[10] المصدر نفسه، ص: 111.

[11] المصدر نفسه، ص: 143.

[12] «وائل حلاق.. والتاريخ المستحيل»، عبداله العودة، مقال منشور بموقع «التقرير»، بتاريخ 5 مارس 2015م.

[13] يقول المستشار محمد وفيق: «وكلامه [أي وائل حلاق] عن الفصل بين السلطات معيب قانونيا وتاريخيا؛ إذ لم يفرق ‐ بشل واضح ‐ بين النظرية والتطبيق؛

فف (النظرية) الفصل بين السلطات مقرر بشل كامل ف الدولة الحديثة، ومقرر بشل مقيد ف الدولة الإسلامية، وف (التطبيق) فهو منقوص ف النظامين ف أزمنة

كثيرة ثابتة تاريخيا ‐ وزمن أحمد بن حنبل وابن تيمية وغيرهما رحمهما اله يشهد بذلك ‐ وهذا لا يعيب (النظرية) و(التطبيق) الموافق لها ف العهود الأول وبعض

الأزمنة!!». انظر مقاله: «رؤية نقدية لتاب الدولة المستحيلة»، منشور عل موقع «الأمة»، بتاريخ 14 مارس 2015م.

[14] «النظرية العامة لنظام الحم ف الإسلام»، د. عطية عدلان، ص: 448، دار اليسر، ط1، 2011م.

[15] المصدر نفسه، ص: 447، 448. بتصرف واختصار كبير (وينقل د. عدلان عن: «المجتمع الإسلام وأصول الحم» د. فتح الدرين، «السياسة الدستورية

النظام البرلمان الدولة الإسلامية» المستشار عمر الشريف، «العلاقة بين السلطات ف م والإدارة فنظام الح للدولة الإسلامية» د. إبراهيم النجار، «مذكرات ف

والنظام الإسلام» د. بر راغب الشافع). وراجع أيضا: «رياسة الدولة ف الفقه الإسلام»، د. محمد رأفت عثمان، ص: 374، دار التاب الجامع، بدون سنة

نشر.

[16] لعله يقصد: التشريع ابتداء، وإلا فقد كان الخلفاء الراشدون الأربعة من كبار علماء الصحابة ولهم نظرات اجتهادية كما هو مفصل ف كتب تاريخ التشريع؛ لن

بالطبع فيما لا يخالف نصا قطع الثبوت قطع الدلالة. راجع عل سبيل المثال «التشريع والفقه ف الإسلام، تاريخًا ومنهجا»، الشيخ مناع القطان، خاصة

الصفحات: 138- 171، مؤسسة الرسالة، ط7، 1986م.

[17] «النظام السياس ف الإسلام»، د. نعمان عبدالرزاق السامرائ، ص: 131- 133، ط2، 2000م، طبعة خاصة بالمؤلف. بتصرف واختصار.

[18] «تدوين الدستور الإسلام»، المودودي، ص: 35- 38، طبعة دار القارئ العرب، 1991م، القاهرة. باختصار وتصرف يسير.

 

 

مجلة  البيان العدد : 340

المصادر:


