
مدخل نظري:

المصطلح مر بتمفصلات عديدة، حيث تم تأصيله ف النظرية السياسية ف عصر الأنوار بين القرنين السابع عشر والثامن

عشر، بالانتقال من العقد الإله إل العقد الاجتماع، مع مفرين مثل جون لوك وتوماس هوبس وجان جاك روسو، ومع

مؤسس مدارس فلسفية مثل عمانوئيل كانط وفريدريك هيغل، ثم عبر موجة إحياء جديد ف أواخر القرن التاسع عشر مع

تبلور النظريات الليبرالية ف الحم مع ألسيس دو توكفيل، ثم بدورة تعريف وتوظيف يسارية بدأت مع ماركس الذي رأى

الذي عارض أستاذه ووظّفه ف المجتمع البورجوازي ثم مع غرامش عل باعتباره يدل الصراع الطبق أن المصطلح يخف

أعماله النقدية.

وخفت صدى المصطلح ف أروقة الأكاديمية حت عاد إل الحياة بقوة مع أحداث بولندا أوائل الثمانينيات ضد الديتاتورية

الشيوعية، حيث قدّمت "حركة التضامن" نفسها كممثلة للمجتمع المدن وقادت الحراك المعارض، وشهد المفهوم موجة

انتشار مديد ف دول أوروبا الشرقية مع الأزمات الاقتصادية والمظاهرات المعارضة للأنظمة، وإن كانت عملية النشر

والتأصيل النظري للمفهوم وإعادة التعريف قد تمت غربياً أكثر مما تمت من المعارضين ف هذه الدول أنفسهم.

أما عربياً فقد تم استدخال هذا المفهوم ف مرحلة الثمانينيات خاصة، ف مرحلة تطبيع العلاقات مع الغرب، وانسحاب

"الرفاق المناضلين التقدميين اليساريين" من السياسة إل منظمات الأمم المتحدة كمساحات ممنة لتصحيح الوضع

الطبق، لأنفسهم عل الأقل، بالتوازي مع "تلبرل" قطاعات واسعة من اليسار القديم، وشهدت هذه المنظمات ازدهارها بين

الفصائل السياسية الفلسطينية خاصة، وف البلدان الت حظيت بعلاقات منفتحة عل الغرب مثل مصر ولبنان والأردن.

وعل مستوى المثقفين، فقد تراوح تداوله بين تلق المفهوم بطابع تبشيري خلاص يضمنه حمولات قيمية حداثية حتمية تعد

ماذا فعلت المنظمات ف الثورة السورية؟
الاتب : أحمد أبازيد

التاريخ : 3 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 4726



بحل المشاكل والعبور نحو الغد المشرق، وما بين مقاربات بحثية أكاديمية جادة، لعل أهم ممثليها عزم بشارة (ف كتابيه

.والأهل المسألة العربية) وبرهان غليون الذي يطابق ما بين المجتمع المدن وف المرجعيين: المجتمع المدن

ورغم التحولات والتوظيفات الثيرة الت مر بها هذا المفهوم، إلا أنه يشير عامة إل المجال العام الذي يمارس فيه الفاعلون

الاجتماعيون نشاطاتهم بشل مستقل عن سلطة الدولة المباشرة وعن حيزهم الخاص أيضاً كأفراد، إنه حيز عام بين الدولة

والفرد بتبسيط، هو ليس حقلا سياسياً خالصاً ولنه لا يوجد منفصلا عن "السياس"، وهو ليس حقلا تابعاً للدولة أو معارضاً

لها بالضرورة، ولنه لا يوجد منفصلا عن الدولة، وهو كذلك ليس حقلا اجتماعياً فقط، بمعن تبعيته للبن الاجتماعية

المرسة، ولنه لا يوجد منفصلا عن هذا المجتمع.

الت إلا أنه خارج الجدل النظري البحت، فقد استطاع المفهوم أن يتمدد ويترسخ ضمن بحر منظمات المجتمع المدن

أضحت مرافقة لحقول الصراعات وامتداداً لسياسات العولمة، وفرعاً للنظام العالم بقطبه الأوحد، وإحدى حومات العالم

غير الخفية، رغم قيامها عل فرة تمثيل "المجتمع المدن" المحل ف البلدان، إلا أنه تمثيل مشروط سلفاً بالتعارض لا مع

"السياس" بقدر ما أضح التعارض مع "الثقاف" بصبغته المحلية، والذي عن غالباً التعارض مع "الإسلام" بالذات.

أي أن المجتمع المدن، الذي ابتدأ كتمثيل للحيز العام المستقل عن الدولة، تم تحميله تحيزات قيمية وسياسية محدّدة سلفاً،

ما أفرغه من مهمة التمثيل، وتم تحديده وتعريفه لاحقاً بالنشاط ضمن المنظمات الدولية حصراً، ما أفرغه من "المجتمع"

ومن معن استقلاليته كذلك.

وف سورية، بدلا من أن تعتبر ظاهرة التنسيقيات ف الثورة السورية التمثيل الأهم لتنظيم المجتمع المدن، أو تيارات الإسلام

المجتمع مثل جماعة زيد وغيرهم، أو المجالس الثورية ف المناطق المحررة، تم اختزال "المجتمع المدن" ف الحالة

السورية نتيجة الحمولات الأيديولوجية والسياسية المركبة عل المفهوم إل المنظمات الدولية.

وبعيداً عن النقاش النظري الطويل، هذا "المجتمع المدن" إذن، أو "نشطاء المجتمع المدن" الذين كانوا يعرفون أنفسهم

كثوار فقط، أو "منظمات المجتمع المدن" الت أضحت تعتبر الوكيل الوحيد لهذا المجتمع المدن...(الخ)، ما الذي فعلته

المنظمات بالثورة السورية؟

الاستدخال ف المنظومة:

شهد الربع الأخير من عام 2013 حملتين متزامنتين أدتا إل مآل واحد ف حلب والشمال السوري عامة، حيث بدأ النظام

هجرة عشرات (أو مئات) الآلاف من القسم المحرر ف قتل الآلاف خلال أسابيع معدودة وإل أدت إل حملة البراميل الت

حلب، والذي شهد ازدهاراً كبيراً منذ حررته فصائل الجيش الحر ف أغسطس/آب 2012م، وقام تنظيم داعش بحملة

اعتقالات طاولت مقاتلين وإعلاميين وممرضين ونشطاء من مختلف الانتماءات الثورية، أدى الأمران إل موجة هجرة مركبة

من قبل "المدنيين" الذين خطّط النظام عبر حملة البراميل لقتل أكبر عدد ممن منهم عبر استهداف الأسواق والمدارس

والتجمعات (يذكر أن نسبة الضحايا المدنيين بقصف القنابل البرميلية تجاوزت 99% حسب الشبة السورية لحقوق

الإنسان)، وهجرة "نخبوية" لقسم من الحراك الثوري شعر بالتهديد عل حياته من قبل تنظيم داعش من دون أن تتفل

الفصائل بحمايتهم من التنظيم قبل الحرب الموسعة عليه بداية 2014، وسيون لحملة التجنيد الإجباري الت قام بها النظام

ف القسم الذي يسيطر عليه من حلب أن تصب ف النتيجة نفسها فيما بعد.

إثر الانتشار العالم فترة سابقة، عل تركيا ف القسم الآخر من الحدود ف قد بدأ عل كان نشاط منظمات المجتمع المدن



الواسع لصور المأساة السورية (ركز الإعلام عل جانب المأساة أكثر من القضية السياسية الثورية الت تضمنتها المأساة)،

فأعلنت دول عديدة تقديم مساعدات (غير عسرية) للشعب السوري، والت تركزت عل قضايا الإغاثة والتنمية من خلال

منظمات المجتمع المدن، حيث عل عشرات الملايين أن تُنفق بأي حال بعد إقرارها ف ميزانية دافع الضرائب.

أوساط النشطاء السوريين ف س وأي آر آر (...الخ)، حاضرة بقوة فمنذ ذاك الوقت أصبحت أسماء مثل آرك وكوميني

عنتاب وأنطاكية وإسطنبول، وحت ف الداخل السوري حيث قُدّم الدعم من قبل هذه المنظمات لثير من المشاريع

التنموية، ولن حملة البراميل واعتقالات داعش سمحت بتوفير أعداد أكبر ف تركيا من شباب الحراك الثوري أو المنتقلين

من المناطق المحررة بالعموم، مع حاجة اقتصادية لمن تركوا أعمالهم بسبب الثورة، وكان هذا سبب تصاعد كبير ف عدد

السوريين العاملين ضمن هذه المنظمات، حت ف الداخل السوري.

أصبح هناك مجتمع كبير من المنظمات والعاملين فيها أو المشاركين ف نشاطاتها، غزت ورشات العمل والدورات

التدريبية فنادق عنتاب واسطنبول، وبدأت مطاعم مدينة طرفية مثل عنتاب بإدراج قوائم بالإنجليزية بسبب حجم الأجانب

ة واسعة من العلاقات والأعمال داخل هذا الوسط الناشل سريع شبالمدينة، وانبنت بش بير الذي يتوافد أو يقيم فال

والمدعوم بشرعية الاقتصاد والغرب.

وف مقابل القصف والاعتقال والإصابة والعوز ف الداخل كان ثمة يوتوبيا تشلها المنظمات ف فنادق النجوم الخمس،

يوتوبيا الرفاه والوفرة والجمال ومشاركة الغرب عالمه وحداثته.

وف مقابل الخطابات الغاضبة عن تحرير الوطن والثأر للشهداء وتوحيد الفصائل وتطبيق الشريعة، كان ثمة ضخّ عبر آلاف

ورشات العمل والدورات التدريبية عن قضايا ناعمة كالمجتمع المدن والسلم الأهل وحقوق الأقليات وتمين المرأة

والزواج المدن (...الخ).

ولعل من البداهة والمسلّم به القول إنه لا يمن تعميم حم قيمة عل المنتسبين للمنظمات، وأن الحاجة الاقتصادية أو رؤية

فائدة اجتماعية وثورية ممنة من خلالها كانت –وما زالت‐ أسباباً شائعة للعمل ضمن هذه المنظمات، وف كثير من

ــاً، وأن ثمــة اختلافــاً واســعاً داخــل هــذا المجتمــع (مجتمــع المنظمــات)، ولــن يمــن تمييــز المشــاريع كــانت مجديــة حقّ

"سايولوجيا" صنعتها المنظّمة، وأصبحت "ظاهرة" مع الوقت، أو شريحة لها تقاليدها وأفارها وصراعاتها، قد لا تنطبق

هذه السايولوجيا عل الجميع، بقدر ما يمن تمييزها كنموذج يتحقّق بدرجات مختلفة، ويؤلّف بمجموعه ظاهرة متمايزة.

أيديولوجيا المنظمة:

كرست منظمات المجتمع المدن نفسها كممثّلة لأيديولوجيا الحداثة الليبرالية، وقدّمت نفسها من خلال التحيزات المسبقة

والتمايز لا عما هو "دولت" أو "عسري" وإنما عما هو "محلّ" ثقافياً، وبالمحصلة عما هو "إسلاموي" أيضاً، أي أنّ المنظمة

كيان إداري كانت كياناً ثقافياً مسيساً ف الوقت نفسه، وهو ما أفقد مفاهيم الحرية والتعددية والتسامح والحداثة السياسية

الت تقدّمها حجتها المستقلّة عن وظيفية المنظّمة وارتباطاتها، وهذا التحيز الأيديولوج الذي مارسته المنظمة ف الحقل

المفاهيم مارسته كذلك عل مستوى "الجمهور"، حيث التأكيد عل الحضور النسوي والأقلّوي، ما يفقد هذه التشاركية

.طابعها العفوي أو الطبيع

ولعل هذه الموجة الثانية من التبشير بالخلاص القادم من الغرب، قد وقعت ف ذات أخطاء الموجة الأول ف القرن التاسع

عشر وبدايات القرن العشرين مع البعثات التبشيرية والاستشراقية، الت قدمت معرفة مرتبطة بسياسات الهيمنة و الاستتباع



والتقسيم الهويات، وهو ما كان عائقاً أمام الحداثة السياسية والفرية لدى العرب والمسلمين رغم كونه رسولَها المخلص.

ولئن سعت المنظمة ف البداية إل المصالحة الثقافية "للناشط" مع الغرب كأساس للعلاقة مع المنظمة وكوادرها بطبيعة

الحال (وهو تصالح سابق عل المنظمة ف وع مجتمعاتنا وإن لم يتخذ منح وظيفياً أو شخصياً بالنسبة للأغلبية)، ثم

سعت للمصالحة الاجتماعية مع فئات كالأقليات خاصة (وهو تصالح سابق أيضاً عل المنظمة وإن اتخذ مسارات خشنة

بسبب سياسات النظام الطائفية والخطابات المتشددة ف المقابل)، فإن المرحلة الأخيرة كانت "المصالحة السياسية" مع

المستوى المفاهيم تأسست المنظمات علناً لدعمها واجتذاب ناشطيها، وذلك عل قضية الثورة نفسها الت المختلف ف

عبر ترويج فرة نقد الفصائل والإسلاميين والطابع النقدي للمجتمع المدن ضد السلطات عامة وفرة حيادية أو لا‐سياسية

المجتمع المدن، وعل المستوى "البشري" بتوظيف المزيد من "الرماديين" ضمن هذه المنظمات أو حت الأقرب للنظام،

خاصة بعد حملات التجنيد الإجباري الت قام بها النظام ودفعت الشباب القاطنين ف مناطق النظام (وغير المطلوبين أمنياً

ولا المشاركين ف الحراك الثوري غالباً) للهجرة إل الخارج، خاصة بعد 2015م.

سايولوجيا المنظمة:

ف جو مشحون بالاحتقان والشك والمزايدات، كالذي عاشه السوريون نتيجة المعركة الدموية والمستمرة والخاسرة غالباً

مع تغيير الواقع بشل جذري، تتأسس سرديات المظلومية والبطولة والحق الأخلاق باستمرار من قبل الفاعلين، ويؤسس

كل فرد ميانيزماته الدفاعية الخاصة ضد اتهامات المنافسين عل الشرعية الثورية أو الأخلاقية، ولعلّه يمن قراءة النقد

المثف للفصائل المقاتلة والإسلاميين كإحدى أشهر هذه الميانيزمات، ما بات يشل خطاباً متمايزاً لجمهور متمايز، وهو

ما يعطيه بعد الظاهرة لا الحالات الفردية.

إن هذا الناشط الذي أرهقته وطأة الحاجة الاقتصادية والتهديد الواقع أو المتوقّع ف الداخل، والذي قدّم الغرب له نفسه عبر

مسؤولين أنيقين ورفيع المستوى ف أروقة الفنادق لا عبر سفن نابوليون الحربية عل شواط مصر، ثم وجد نفسه شرياً

ف تبن وصناعة الحداثة وزمن العولمة عبر الورشات التدريبية الت لا تنته، سيلاحقه شعور بالتقصير أو الاتهام من رفاق

الدرب، وهو ما يتم مواجهته نفسياً بحجة التفوق، لقد كانوا جاهلين ومتشددين وغير ناضجين، ولذلك لست معهم.

إن هذا التمايز عن النسيج العام للحراك الثوري، والذي بدأ كمجرد وظيفة، ثم كاختلاف طبيع ف الأفار، لم يتف بالانتقال

إل تمايز نفس، وإنما أنشأ قناعات ترسخت مع الوقت بأن هذا التمايز حقيق ويجب العمل من خلاله، وانتشرت

مصطلحات مثل المسلحين والأزمة والمتشددين (...الخ)، وشعارات مثل أن المجتمع المدن يجب أن يون ضد العنف،

وأن المجتمع المدن لا ينبغ أن يون له موقف ف المفاوضات بين النظام والمعارضة، وأن المجتمع المدن حيادي أمام

الأطراف المختلفة ف المجتمع السوري، وأن المجتمع المدن ينبغ أن يضغط عل الفصائل وينتقدها باعتباره ينتقد السلطة

أياً كانت (....الخ)

كان يمن تفهم سماع شعارات كهذه من قبل التيار الثالث أو الرماديين أو المراقبين للوضع السوري من خارجه، ولن

ترسيخ التمايز من خلال المنظمة، التمايز الاقتصادي ثم الأيديولوج ثم السايولوج، وضعنا أمام الفخ العاري: هذا اللام

بدأ يقوله الثوار، أو عل الأقل من كانوا كذلك.

إن ما بدأ كإغراء أو دعم مادي لشباب الحراك الثوري، ثم بدا كحركة إفراغ ممنهج للداخل السوري من الفاءات أو الطاقات

تجاه المنظمات ودول اللجوء، ما ساعد عل تريس ثنائيات كالداخل والخارج والعسري والمدن (...الخ)، ثم بناء شبة

علاقات واسعة وقاعدة بيانات ضخمة وفرتها المنظمة ولقاءاتها واستبياناتها، قد انته بإفراغ هذه الفئة من مضمونها الثوري



ضمن آليات استدخال (أو تدجين) لترويج الحياد البارد كخيار أكثر حداثة وعقلانية، وهو ما بات يجد صدى أوسع مع رواج

خطاب الحل السياس ف هذه المرحلة، أو ف مراحل صعود خطاب السلفية الجهادية ف المجال العام.

خاتمة:

لعل من نافل القول أنه لم ين هدف المقال الدخول ف سجالات تعميمية من أي شل كان، ولا فتح حقل مزايدات أخرى

عل واقع أغرق بها حت الفيض، وبالضرورة لم ين إنشاء سردية مؤامرة متوهمة، وإنما تحليل موقع ووظيفية المنظّمات

الدولية ف مناطق الصراعات، والتحيزات السياسية والثقافية الت تلبست بمفهوم المجتمع المدن حديثاً، والت اختزلت من

خلالها إمانات التعبير الحر لمن ادعت تمثيلهم، باعتبار أن شروط الحوار قد حدّدت سلفاً، كمدخل لفهم نشأة وتنام دور

المنظمات الدولية ف الحالة السورية.

استناداً إل ،(ًار دوره ونتائجه الإيجابية أيضادون إن) الثورة السورية كما أن نقد هذا الدور وآلياته ونتائجه السلبية ف

التحليل الموضوع والتجربة الثورية الشخصية، هو واجب ثقاف وأخلاق تجاه قضية الحرية بافة مستوياتها، تحررنا

الوطن من النظام الديتاتوري وأنظمة الاحتلال المساندة له، وتحررنا العمل كثوريين من محاولات القولبة والتدجين

والاستدخال ف منظومات الواقع المرس تجاه شباب الثورات الذين تُعقد عليهم آمال التغيير والمراهنة عل الأصعب،

وتحررنا المعرف من تزييف المعرفة وأحادية الخطاب المهيمن، والذي يقدّم تحت غطاء من العلموية الزائفة ومظاهر التفوق

الثقاف المدّع، ويقطع (بل يناقض) إمانات البحث نفسه قبل النقاش والاجتهاد. 

 

 

 

 

 

العرب الجديد

المصادر:


