
(المديح) الإعلام الضخم كان سبباً ف رسم صورة خيالية عن حزب اله كيف ولماذا تم (التحول) من (الانتظار) إل قوافل

(الثوار)؟ (الوهابيون رجس من عمل الشيطان، سننتقم من الوهابيين، لن تمر هذه الجريمة دون عقاب كانت هذه عبارات

متوبة ومحمولة عل لافتات ف تظاهرة أخرجها (حزب اله) ف الجنوب اللبنان عقب اتفاق الطائف الذي كان من أسباب

وقف الحرب الأهلية الت كانت تدور ف لبنان.

ف المظاهرات تخرج اللمات دائماً من القلب، منطوقة أو متوبة. 

عل جانب آخر كانت هناك كلمات أخرى خرجت من القلب كذلك ترسم صورة أخرى مغايرة.

فيقـول أخـو العشيـرة عـن الحـزب: إنهـم صـفوة الصـفوة، وطليعـة الأمـة، ومرشـدوها، وبـاعثو دينهـا وحضارتهـا ومجـدها،

ومعلموها، ورساليوها، وأنبياؤها)[1] إن المقاومة الإسلامية ف لبنان تمثل لنا ضوءاً باهراً ف الأفق المعتم، وصوتاً جسوراً

وسط معزوفة الانسار، وقامة سامقة تصاغر إل جوارها دعاة الانبطاح والهرولة، إنهم يدافعون بهذا الدور البطول الذي

يقومون به عن شرف الأمة العربية وعن الأمل ف أعماق كل واحد فينا، إنهم يرفعون رؤوسنا عالياً ويرصعون جبين

أمتنا[2].

إن حزب اله يقوم بدور رائد ف إيقاظ الأمة وتقديم الدليل عل قدرتها لصد العدوان[3].

فالمقاومة الإسلامية لحزب اله واحدة من أبرز معالم نهضة الأمة وأكبر دليل عل حيويتها[4].

لمــاذا حظيــت المقاومــة الإسلاميــة فــ لبنــان بهــذا القــدر الهائــل مــن التضــامن الشعــب العربــ والإسلامــ؛ بــل مــن كــل

المستضعفين ف العالم؟ وهل يتحول الطرح السياس والحضاري لتلك المقاومة إل أيديولوجية للمحرومين ف كل مان

ف العالم ف مواجهة النمط الحضاري والقيم الغرب الذي يهدد العالم بأسره؟ لماذا نجحت المقاومة اللبنانية ف أن تصبح

طليعة لل قوى التحرر العرب عل اختلاف مشاربها الدينية والطائفية والسياسية والطبقية؟!

وبصيغة أخرى: لماذا نجحت المقاومة اللبنانية ف الخروج من مأزق الطائفية الضيق إل رمز للتحرر لل إنسان مسلماً

كان أم مسيحياً عربياً أم عالمياً، أبيض أو أسود؟ لماذا كانت المقاومة وحزب اله بالتحديد ه الجزء الح ف النسيج

العرب الذي اهترأت الثير من أجزائه وأطره الفرية والتنظيمية؟[5] 

صورتان متناقضتان تثيران أسئلة كثيرة عن قصة الحقيقة، ولا يخف بعض الناس شدة الحيرة الت تنتابه مع هذه الصور

المتباينة الشديدة التنافر؛ فبين مسلَّمات عقدية راسخة، وأصول مستقرة، وبين واقع ضاغط عل الفر والشعور، تضطرب

حزب اله رؤية مغايرة(1) أصول وجذور
الاتب : عبد المنعم شفيق
التاريخ : 8 مارس 2016 م

المشاهدات : 5609



الرؤى وتحار العقول.

وحزب اله ف لبنان جزء من قصة طويلة وصراع مرير، والحديث عنه وعن حقيقته وأهدافه أمر ضروري ف وقت بدأ فيه

تحول كبير ف دور الحزب، بعد أن تحقق  جزء كبير من أهدافه، وكذلك ف وقت بدأت  فيه (عودة الروح) لمسار السلام

السوري واللبنان، والذي يمثل (حزب اله) ورقة تفاوضية هامة  فيه؛ بيد أن المسألة متشعبة شديدة التعقيد فرضتها عوامل

شت؛ لذا كان من المهم استعراض التفاصيل وتفاصيلها.

لبنان أي أرض أي دولة؟

لبنان، فقد قامت الدولة اللبنانية عل التاريخ بعيداً، وإنما سنذكر صورة منه، أو نتيجة لصراعه وأحواله ف لن نذهب ف

ركيزة أساسية ه (الطائفية)، وولد الاستقلال والميثاق ف أحضانها، وورث الاستقلال نهجاً يجسد التفسخ الوطن ف إطار

علاقات سياسية تعمل عل إبقاء هذا الأمر واستمراريته.

هذا النهج السياس وقف عائقاً أمام تطوير الواقع الطائف ومحاولة تجاوزه، وحمل الاستقلال معه كل أمراض التخلف

والتعصب والتفرقة؛ لأن أبطاله لم يعملوا عل استئصال الرواسب وإقامة الوطن عل قاعدة الانتماء إليه؛ بل اكتفوا بوحدتهم

الفوقية وتركوا التشتت الطائف ف القاعدة؛ فقام لبنان عل قاعدة تعدد الطوائف المتعايشة عل أرض واحدة تقتسم المغانم

فيما بينها.

إن الاستقلال والدستور قد قاما عل ركيزتين أساسيتين هما. تجميع الطوائف وتجميع المناطق؛ وشتان ما بين التجميع

والانصهار. لقد استبدلت الوحدة الوطنية كما هو الحال ف الدول الأخرى بوحدة الطوائف المتعايشة، ورعت دولة الاستقلال

المؤسسات الطائفية لتوسع نشاطاتها ولتزيد من انقسام المواطنين.

السياس الصعيد التنظيم ل طائفة مؤسساتها التربوية لتلقن المواطنين ثقافات مختلفة، وعلل الحقل التربوي بق فف

صار لبعض الطوائف مجالس ملّية تحولت إل مؤسسات سياسية تسهم ف السلطة بدرجة أو بأخرى.

وعل الصعيد السان بقيت المدن البرى ذات طابع طائف؛ وعل الرغم من احتوائها عل اختلاط سان من مختلف

الطوائف إلا أنها تمتعت بغالبية سانية من طائفة معينة، أو تضمنت أحياء سانية لل طائفة، أو لل مذهب ح يجمع أبناء

المذهب نفسه، وهذا الأمر قد سهل فيما بعد الانقسام الجغراف؛ حيث هجرت كل منطقة الأقليات الموجودة فيها من

الطوائف الأخرى؛ مما جعل السلطة عبارة عن حم بين مختلف الأطراف (الطوائف) لا سلطة دولة بيدها المبادرة والقرار

الذي تستطيع فرضه عل الجميع.

ف لبنان ازدواجية سلطوية. قامت سلطة الدولة وتساكنت جنباً إل جنب مع سلطة الطائفة، وكثيراً ما أذعنت سلطة الدولة

إل سلطة الطائفة البارعة ف توظيف التمايزات الدينية لأغراض سياسية.

والطائفة هنا تلعب دور الحزب السياس المدافع عن مصالح الأفراد، وتحل مشلة انتماء الفرد طالما أنه لا توجد أطر أخرى

أكثر فعالية لتنظيم حياته وضمان توازنه المادي والنفس، وهذا يندفع الفرد إل أحضان الطائفة؛ فالتخل عنها يبدو كأنه

ضياع لآلية التضامن الأسري والعائل إذا لم يسنده ظهور مؤسسات تضامن جماع نقاب ومدن أعل، كما يعن العزلة

للأفراد، ويعن الاغتراب النفس والاجتماع كذلك.

لقد عجزت الدولة اللبنانية عن بناء الإطار الفري والسياس والإداري والاقتصادي الذي يوحد الأمة ويبن إجماعاً؛ إنها لم

تمتلك رسالة اجتماعية تسمح لها بأن تون دولة الأمة لا دولة الجماعات وبدلا من أن ترتفع باعتبارها مؤسسة سياسية

وسلطة. فوق التمايزات والتناقضات انخرطت ه نفسها بفعل طبيعة بنيتها وتركيبتها العصبية ف التناقضات الت أخذت

تمزقها، أو بالأحرى تبرز تمزقها الداخل المستور بأيديولوجيا الوفاق والتعايش.

لقد اعترفت الدولة القانونية ف لبنان بتعدد القوى السياسية، ومنحتها حق التنافس الحر حت بلغ حد الفوض المسلحة؛



فالتدريب والتسلح غير المشروع، وقيادة الجيوش غير النظامية، وتخريج دفعات من الميليشيات اللبنانية كان يتم ف

احتفالات علنية تنقلها الصحف اليومية تحت سمع الدولة وبصرها.

إن نشوب الحرب بهذه الضراوة والشراسة، وقدرتها عل الاستمرار لأعوام طويلة ما كان يمنها لولا وجود ميليشيات قد

أنشئت أصلا لأن لها دوراً ينتظر أن تلعبه.

وإثر الاعتداءات الإسرائيلية المتررة عل الفلسطينيين داخل الأراض اللبنانية منحتهم الدولة حق الدفاع عن أنفسهم ضد

الاعتداءات الخارجية عليهم بدلا من أن تون ه المسؤولة عن حماية كل من يقطن داخل حدودها سواء بالطرق السلمية أو

بالقوة؛ فالدولة عادة كل دولة تقدم نفسها مركز استقطابٍ وحيد لممارسة العنف القانون ف المجتمع؛ فعنف الدولة له

أساليبه. أي قانونيته. لن الدولة اللبنانية بتركيبتها الضعيفة سلطوياً قد سمحت لنباتات العنف اللاشرع أي الخارج عن

جوانبها، ومهدت للاحتراب بين اللبنانيين عندما وقفت شاهد زور من استعداداتهم للحرب، وه إطار الدولة أن تنمو عل

بتركيبتها الطائفية الحساسة لم تستطع التعامل مع القضية الفلسطينية كما تعاملت معها سائر الدول العربية، فمهدت بذلك

لحرب الآخرين عل الأرض اللبنانية.

حت الأحزاب الت تؤكد أنها غير طائفية من حيث المبدأ والغاية، وتلك الت ترفع شعار العلمنة والديموقراطية والمساواة لا

.تفلت من فخ الطائفية إلا قليلا

والظاهرة البارزة الت نشأت ف ظل الحرب ه تعدد الأحزاب والمنظمات والحركات بشل لم يسبق له مثيل. واللافت

للنظر أن إمعان الأحزاب والمنظمات ف تحديد هويتها الطائفية ربما كان لاستقطاب أكبر عدد من الأتباع أو لإبراز

خصوصيتها.

وف جميع الأحوال انخرطت تلك الأحزاب ف لعبة الطائفية نفسها الت استخدمها الإقطاع السياس لإحام سيطرته وتثبيت

مواقعه. أما الأحزاب العلمانية فإن كلا منها قد اتخذ صبغة القطاع الطائف الانتون الذي يوجد داخل حدوده.

وحددت الأحزاب والميليشيات مناطق نفوذ لها، وأخذت تثبت مواقعها داخلها؛ واعتباراً من عام 1984م أخذت الخطوط

الفاصلة بين مناطق النفوذ تتضح؛ فف بيروت وضواحيها وف جزء من جنوب لبنان هناك سيطرة لقوات أمل الشيعية

وحلفائها، وف ضاحية بيروت الجنوبية وبعض مناطق البقاع والهرمل هناك سيطرة لقوات حزب اله الشيعية، وف بيروت

الشرقية وضواحيها وبعض مناطق الجبل هناك سيطرة للقوات اللبنانية المارونية عل جزء منها، وسيطرة فئة من الجيش

الدرزية وحلفائها، وف الاشتراك الشوف سيطرة لقوات الحزب التقدم عام 1990م، وف الجزء الآخر ف عل اللبنان

الشمال سيطرة لقوات المردة المارونية المعادية للقوات اللبنانية، وف أقص الجنوب هناك الحزام الأمن الذي صنعته

إسرائيل بينها وبين جنوب لبنان، يسيطر عليه (جيش لبنان الجنوب) المدعوم من قبل إسرائيل.

فماذا بق للدولة وسط هذه. البانوراما السلطوية. حت تسيطر عليه؟

من جهة أخرى، شلت الطائفية أفق الدولة اللبنانية الذي استوحت منه تصوراتها للمجتمع والون ونمط الوجود، وللتنظيم

الاجتماع، والتوزيع البيروقراط، ك تجند لا جيشاً عقلانياً عسرياً واحداً وجيشاً مدنياً منظماً واحداً البيروقراطيين

وموظف الدولة بل جيوشاً طائفية مرتهنة لجماعاتها المتنطعة والمتوجهة عقلياً وعاطفياً نحو الذات الطائفية المنغلقة.

(ثم بدأ طرح إلغاء الطائفية السياسية؛ لأنها سبب البلاء، ولأنها تمنع الانصهار الوطن، وتحقيق المواطنة الحقة. والمطالبون

بإلغاء الطائفية السياسية أغلبهم ف مواقع طائفية بعضها شديد العصبية؛ فالأحزاب المطالبة بإلغاء الطائفية أحزاب طائفية

عنه، ومطلب إلغاء الطائفية يعن أياً كان التعبير اللفظ هو طائف أن المطلب الصادر من موقع طائف بتركيبتها، وبده

تحديداً: استبدال ديمقراطية عددية تعن سيطرة عل الحم والإدارة بحم العدد أو بحم ما يظن من غلبة عددية بالديمقراطية

 [6].الإصلاحية المركبة المعقدة أساساً للعيش المشترك اللبنان



هذا الواقع المأزوم والمرض مثَّل مرتعاً خصباً لأحلام كل طائفة ف السيطرة وف لبنان خصوصاً لا تمثل قوة الطائفة إلا

بمددها الخارج وتبعيتها الدينية والسياسية والمالية. وكانت الطائفة الشيعية الت يمثلها (حزب اله) سياسياً وعسرياً

موضوع حديثنا من تلك الطوائف الت أرادت أو بالأصح أريد منها أن تحقق الحلم بتوين دولة تقوم عل تبن المذهب

الجعفري الاثن عشري منهجاً ونظاماً؛ فلبنان أريد به أن يون. إما دولة نصرانية عربية بميول غربية وسط تجمع مسلم

ضخم، وإما دولة شيعية عربية بميول فارسية وسط تجمع سن ضخم كذلك.

والدولة الأول: النصرانية لعل لها حديثاً آخر، أما المراد الآخر فلا بد من الوقوف فيه أولا عل بعض المرتزات؛ حت تتضح

الصورة من بداياتها وصولا إل منتهاها.

لبنان وإيران قصة العلاقة:

حين استول الصفويون عل حم إيران، ف مطلع القرن السادس عشر، وجعلوا من التشيع الإمام دين الدولة والأمة،

وحصنوا إيران به بإزاء الفتح العثمان (الترك السن) كان التشيع يذوي ويتلاش، إنْ ف مدارس النجف أو ف مدارس

خراسان، فعمد الشاه إسماعيل إل استقدام علماء من جبل عامل جنوب لبنان لتدريس الفقه الإمام، فان منهم: (بهاء

الدين العامل محمد بن الحسين بن عبد الصمد، 953-1031هـ) الذي أصبح شيخ الإسلام ف أصفهان ف عهد الشاه عباس

البير، والمحقق الرك عل بن الحسين ابن عبد العال العامل، ت940هـ ‐ 1533م الذي قَدِم النجف ثم رحل إل بلاد

العجم لترويج المذهب، والسلطان حينئذ الشاه إسماعيل الصفوي الذي منه من إقامة الدين وترويج الأحام، وكان يرغّب

عامة الناس ف تعلم شرائع الدين ومراسم الإسلام، ويحثهم عل ذلك بطريق الالتزام، وكان أن جعل ف كل بلدة وقرية إماماً

يصل بالناس ويعلمهم شرائع الدين، وبالغ ف ترويج مذهب الإمامية؛ بحيث لقبه بعضهم بمخترع مذهب الشيعة.[7] 

ومنطقة جبل عامل أو عاملة ف قلب جنوب لبنان كانت أهم مرجعية شيعية ف العالم بين القرنين الميلاديين الرابع عشر

والسادس عشر، ومع بداية هذا التعاون مع الدولة الصفوية ابيد الآلاف من السنّة من العامة والعلماء؛ فف تبريز العاصمة

جبر الألوف علكما ا !!يوم واحد 40ألف سن ان، وقد قتل منهم فنّة فيها لا يقلون عن 65% من السوحدها كان الس

التحول القسري إل مذهب الإمامية[8] كما كانت هناك مؤامرات عديدة وتعاون مع قوى غربية عل إسقاط الدولة العثمانية،

وه من الأمور غير الخافية عبر التاريخ[9].

وقد استهوت التجربة الصفوية الشيعية (المضطهدين) ف العراق وجبل عامل جنوب لبنان والبحرين، وذهب العلماء

بالخصوص ليدعموا تأسيس الدولة الشيعية (الصفوية) الوليدة [10].

ونستطيع أن نتجاوز حقبة زمنية بعيدة حت نصل إل صورة قريبة تبين تلك العلاقة الحميمة والوطيدة الت يحاول نفر من

الناس فصلها وتزييف الواقع ووقائعه.

فقد قيل لـ حسن نصر اله الأمين العام لحزب اله: إن دور حزبه لن ينته؛ لأنه حزب مستورد من الخارج، (سوريا أو

إيران) فقال: لنن واضحين ونح الحقائق: الفر الذي ينتم إليه (حزب اله) هو الفر الإسلام، وهذا الفر لم يأت من

(موسو) أيام الاشتراكية ولا من (لندن وباريس) ولا حت من (واشنطن) ف زمن الليبرالية، هو فر الأمة الت ينتم إليها

لبنان، إذن نحن لم نستورد فراً، وإذا كان من يقول: إن الفر إيران. أقول له: إن هذه مغالطة؛ لأن الفر ف إيران هو الفر

الإسلام الذي أخذه المسلمون إل إيران، وحت هذا الفر خاص بعلماء جبل عامل. اللبنانيون هم الذين كان لهم التأثير

البير ف إيران عل المستوى الحضاري والدين ف القرون السابقة؛ أين هو   الاستيراد؟ هذا الحزب كوادره وقياداته

وشهداؤه لبنانيون[11].

وف إحدى الاحتفالات التأبينية الت تقام ف لبنان قال إمام جمعة مسجد الإمام المهدي الشيخ حسن طراد: إن إيران ولبنان

شعــب واحــد وبلــد واحــد، وكمــا قــال أحــد العلمــاء الأعلام: إننــا ســندعم لبنــان كمــا نــدعم مقاطعاتنــا الإيرانيــة سياســياً



وعسرياً[12].

وف مناسبة تأبينية أخرى قال الناطق باسم حزب اله ذاك الوقت إبراهيم الأمين: نحن لا نقول: إننا جزء من إيران؛ نحن

إيران ف لبنان ولبنان ف إيران[13].

ويقول محمد حسين فضل اله المرشد الروح لحزب اله: إن علاقة قديمة مع قادة إيران الإسلامية بدأت قبل قيام

الجمهورية الإسلامية، إنها علاقة صداقة وثقة متبادلة، ورأي ينسجم مع الفر الإيران ويسير ف نفس سياسته[14].

ويقول حسن نصر اله: إننا نرى ف إيران الدولة الت تحم بالإسلام والدولة الت تناصر المسلمين والعرب. وعلاقتنا

والشرع ل الغطاء الدينبالنظام علاقة تعاون، ولنا صداقات مع أركانه ونتواصل معه، كما إن المرجعية الدينية هناك تش

لفاحنا ونضالنا[15].

ويومن عل كلام أمين الحزب مساعد وزير الخارجية الإيرانية للشؤون العربية والإفريقية، د. محمد صدر فيقول: إن السيد

حسن نصر اله يتمتع بشعبية واسعة ف إيران كما تربطنا به علاقات ممتازة[16].

وقد حذر عل خامنئ مرشد الثورة من إضعاف المقاومة الإسلامية وقال: إنه يجب التيقظ ومنع الأعداء من ذلك، إن شعلة

المقاومة يجب أن لا تنطف؛ لأن أولئك الأبطال واجب عل إيران مساعدتهم[17].

ه وشيعة لبنان، فقد أصبحت إيران الأم الرؤوم والمحضن الدافامل بين إيران الثورة وحزب الذا يتبين الترابط المتفه

والمرع الخصيب والنموذج الذي يتطلع إليه عموم الشيعة؛ فه القبلة الدينية والسياسية لهم.

المنتظرون إل مت!؟

نتعرض هنا لقضية مهمة حول (التبديل) البير الذي حدث ف عقيدة ومنهج الشيعة الاثن عشرية والذي حولهم من طائفة

عل هامش التاريخ بفعل (نظرية الانتظار)، بعد دخول محمد بن حسن العسري السرداب وغيابه عل حد قولهم إل طائفة

ثورية تريد تغيير العالم كله ومواجهة قوى الاستبار ف العالم وإنارته   بالإسلام (الصحيح)، وتطهير الأرض من رجس

يهود!! وقد كان لحزب اله نصيب وافر من هذه الشعارات الرنانة والمواجهة المدَّعاة.

وتقوم نظرية (الانتظار والتَّقية) عل تحريم الثورة والإمامة والجهاد وإقامة الحدود والأمر بالمعروف والنه عن المنر

وصلاة الجمعة؛ فقد تأثر الفر السياس الشيع تأثراً كبيراً بنظرية وجود الإمام المهدي محمد بن الحسن العسري داخل

السرداب، واتسم لقرون طويلة بالسلبية المطلقة؛ وذلك لأن هذه النظرية قد انبثقت من رحم النظرية الإمامية الت تحتم

وجود إمام معصوم معين من قبل اله، ولا تجيز للأمة أن تعيِن إماماً أو تنتخبه؛ لأنه يجب أن يون معصوماً، وه لا تعرف

المعصوم الذي ينحصر تعيينه من قبل اله؛ ولذلك اضطر الإماميون إل افتراض الإمام الثان عشر، بالرغم من عدم وجود

أدلة علمية كافية عل وجوده.

وقد كان من الطبيع أن يترتب عل ذلك القول بانتظار الإمام الغائب، تحريم العمل السياس، أو السع لإقامة الدولة

ف عصر الغيبة، وهذا ما حدث بالفعل؛ حيث أحجم النواب الخاصون بالإمام عن القيام بأي نشاط سياس الإسلامية ف

ف الوقت الذي كان فيه الشيعة الزيدية والإسماعيلية يؤسسون دولا روا بأية حركة ثورية، ففترة الغيبة الصغرى، ولم يف

اليمن وشمال إفريقيا وطبرستان.

لقد كانت نظرية انتظار الإمام الغائب بمعناها السلب المطلق تشل الوجه الآخر للإيمان بوجود الإمام المعصوم، ولازمة من

لوازمها؛ ولذلك فقد اتخذ المتلمون الذين آمنوا بهذه النظرية موقفاً سلبياً من مسألة إقامة الدولة ف عصر الغيبة، وأصروا

عل التمسك بموقف الانتظار حت خروج المهدي الغائب.

وقد نسبوا إل رسول اله صل اله عليه وسلم أنه قال: (أفضل أعمال أمت انتظار فرج اله عز وجل. يعنون به خروج

الغائب المنتظر، وجعلوا الانتظار أحب الأعمال إل اله، والمنتظرون لظهوره أفضل أهل كل زمان[18]. 



وبالرغم من قيام الدولة البويهية الشيعية ف القرن الرابع الهجري، وسيطرتها عل الدولة العباسية، فإن العلماء الإماميين

ظلوا متمسين بنظرية الانتظار وتحريم العمل السياس، وقد قال محمد بن أب زينب النعمان (توف سنة 340هـ) ف كتابه

الغيبة: (إن أمر الوصية والإمامة بعهد من اله تعال وباختياره، لا من خلقه ولا باختيارهم؛ فمن اختار غير مختار اله

وخالف أمر اله سبحانه ورد مورد الظالمين والمنافقين الحالّين ف ناره).

(كل راية تُرفع قبل راية المهدي فصاحبها طاغوت يعبد من دون اله). 

(كل بيعة قبل ظهور القائم فإنها بيعة كفر ونفاق وخديعة). 

(واله لا يخرج أحدٌ منا قبل خروج القائم إلا كان مثله كمثل فرخ طار من وكره قبل أن يستوي جناحاه فأخذه الصبيان

فعبثوا به)[19].   

وجاء ف كتاب بحار الأنوار عن المفضل بن عمر ابن الصادق أنه قال: يا مفضل كل بيعة قبل ظهور القائم فبيعة كفر ونفاق

وخديعة، لعن اله المبايع والمبايع له)[20].

وكما أثَّرت قضية الإمامة والولاية فذلك اثَّرت نظرية (الانتظار) عل موضوع حديثنا، العمل الثوري (الجهاد) فتعطل، وكان

محرماً. 

طَّلوجوب الجهاد أنه الإمام المعصوم أن تَع ع عليه فجموقد نتج عن الالتزام بنظرية الانتظار، وتفسير شرط الإمام الم

الجهاد ف عصر الغيبة؛ فقد اشترط الشيخ الطوس ف كتاب المبسوط ف وجوب الجهاد اشترط ظهور الإمام العادل الذي

لا يجوز لهم القتال إلا بأمره، ولا يسوغ لهم الجهاد دونه، أو حضور من نصبه الإمام للقيام بأمر المسلمين، وقال بعدم جواز

مجاهدة العدو مت لم ين الإمام ظاهراً، ولا من نصبه الإمام حاضراً، وقال: (إن الجهاد مع أئمة الجور أو من غير إمام خطأ

يستحق فاعله به الإثم، وإن أصاب لم يؤجر وإن أصيب كان مأثوماً).

واعتبر ابن إدريس: (أن الجهاد مع الأئمة الجوار أو من غير إمام خطأ يستحق فاعله به الإثم، إن أصاب لم يؤجر وإن اصيب

كان مأثوماً)، وقال: (إن المرابطة فيها فضل كبير إذا كان هناك إمام عادل ولا يجوز مجاهدة العدو من دون ظهور الإمام).

وصرح يحي بن سعيد ف الجامع للشرائع بحرمة الجهاد من دون إذن إمام الأصل، و (أن وجوبه مشروط بحضور الإمام

داعياً إليه أو من يأمره). 

م فبن الحسين، فإنه رفض تعديل الح الشيخ  عل ركوبالرغم من قيام الدولة الشيعية الصفوية تحت رعاية المحقق ال

عصر الغيبة، وحصر ف كتاب (جامع المقاصد ف شرح القواعد) وجوب الجهاد بشرط الإمام أو نائبه، وفسر المراد بالنائب

بـ (نائبه المنصوص بخصوصه حال ظهور الإمام وتمنه، لا مطلقاً).

وأغفل الشيخ بهاء الدين العامل بحث الجهاد ف كتابه: (جوامع عباس) وفسر سبيل اله ف عصر الغيبة ببناء الجسور

والمساجد والمدارس.

ولا يذكر أحدٌ من العلماء المعاصرين ‐كالبايان والشاهرودي والخونساري والخوئ والقم والشريعتمداري الذين

يعلقون عل العروة الوثق‐ لا يذكرون شيئاً عن الجهاد أو تفسير كلمة سبيل اله به.

ومن هنا ‐وإذا استثنينا عدداً محدوداً جداً من الفقهاء الذين شوا ف تحريم الجهاد، وربطه بالإمام العادل المعصوم‐

ياد يون إجماع الفقهاء الإمامية عبر التاريخ ينعقد عل تحريم الجهاد، بمعن الدعوة للإسلام والقتال من أجل ذلك،

وخاصة لدى العلماء الأوائل منهم[21] 

وقد قال الخمين: (ف عصر غيبة ول الأمر وسلطان العصر عجل اله فرجه الشريف يقوم نوابه وهم الفقهاء الجامعون

لشرائط الفتوى والقضاء مقامه ف إجراء السياسات وسائر ما للإمام عليه السلام إلا البدأة بالجهاد[22]. 

فهذا كانت هذه النظرية (العقدية) والسياسية عائقاً كبيراً أمام الشيعة الإمامية ف الانطلاق إل تحقيق عقيدة الثأر الربلائية،



والانتقام ممن قتل الحسين ‐رض اله عنه‐ وإن كان هذا الموقف ظاهرياً يخف خلفه أحلاماً توسعية فارسية[23]؛ فقد بدأ

الانقلاب عل البدعة ببدع أخرى؛ ولنها هذه المرة تساعد عل الخروج من هذه الشرنقة القاتلة الت وضعوا أنفسهم فيها بعد

أن ضاقت عليهم بدعتهم وقال قائلهم: اللهم طال الانتظار وشمت بنا الفجار وصعب علينا الانتظار[24].

الأطوار المنسوخة [*]:

والمنهج الشيع مر بأطوار يختلف بعضها عن بعض بشل كبير؛ فبعد وفاة الإمام الحادي عشر الحسن العسري بغير ولد

اضطرب الشيعة وتفرق جمعهم؛ لأنهم أصبحوا بلا إمام، ولا دين لهم بلا إمام؛ لأنه هو الحجة عل أهل الأرض، وبالإمام

عندهم بقاء الون؛ إذ (لو بقيت الأرض بغير إمام لساخت) وهو أمان  الناس (ولو أن الإمام رفع من الأرض ساعة لماجت

بأهلها كما يموج البحر بأهله) ولن الإمام مات بلا عقب، ولم يحدث شء من هذه الوارث، فتحيرت فرق الشيعة واختلفت،

فادعت طائفة منهم أن الحسن له ولد غائب حفاظاً عل الماسب الأدبية والمادية، وأن له نواباً هم الواسطة بينه وبين

الناس، وكانوا أربعة، وكانوا يجمعون الأموال من الناس لإيصالها لهذا الغائب، وكانت لهم الطاعة، فلهم ما للإمام، ولقولهم

صفة القداسة والعصمة، وهم مخولون كذلك بالتشريع، ثم كان أن توف رابع النواب، ولم يوص بنائب خامس بعده،

وأخرجوا مرسوماً موقعاً من الإمام الغائب يقول فيه. (أما الوقائع الحادثة فارجعوا فيها إل رواة حديثنا؛ فإنهم حجت عليم،

وأنا حجة اله).

رواة حديثهم وواضع الغيبة الصغرى وبدأ تطور جديد بتفويض أمر النيابة عن الإمام المنتظر إل فانتهت بذلك ما تسم

أخبارهم بعد النواب، وقد أفاد هذا التطور الشيعة ف تخفيف التنافس عل منصب البابية وبدأت الغيبة البرى[25]. 

وكل هذا العنت كان لربط الناس بأحلام مستمرة عن قيام دولة شيعية، وكلما اقتربت مرحلة التخدير النفس من النهاية، بدأ

تطور آخر وأحلام أخرى حت لا يتفلت الناس من هذه البدع وإن كان هذا قد حدث بالفعل مع نهاية كل مرحلة وبداية كل

تطور جديد.

وكانت نظرية (ولاية الفقيه) الت تنازل فيها الفر الإمام عن شرط العصمة والنص ف الإمام، وسمح بالنيابة الواقعية

للفقهاء عن الإمام، والت تسمح لهم بممارسة القضاء وتوجب التقاض إليهم، وهو ما كان محرماً عندهم من قبل، وفتح باب

الاجتهاد الذي كان محرماً كذلك، والقول بالقياس، وانسحبت أشال التطور أو (التبديل) عل كافة محرمات (نظرية

الانتظار) كالعمل المسلح (الثورة) والإمامة والجهاد والحدود والأمر بالمعروف والنه عن المنر وصلاة الجمعة؛ فقد طالت

غيبة الإمام وتوالت القرون دون أن يظهر، والشيعة محرومون من دولة شرعية حسب اعتقادهم، فبدأت فرة القول بنقل

وظائف المهدي   تداعب أفار المتأخرين؛ فهذا الخمين يقول: (قد مر عل الغيبة البرى لإمامنا المهدي أكثر من ألف عام،

وقد تمر ألوف السنين قبل أن تقتض المصلحة قدوم  الإمام المنتظر ف طول هذه المدة المديدة، فهل تبق أحام الإسلام

معطلة يعمل الناس من خلالها ما يشاؤون؟ ألا يلزم من ذلك الهرج والمرج؟ القوانين الت صدع   بها نب الإسلام صل اله

عليه وسلم وجهد ف نشرها، وبيانها وتنفيذها طيلة ثلاثة   وعشرين عاماً، هل كان كل ذلك لمدة محدودة؟ هل حدد اله عمر

الشريعة بمائت عام مثلا؟ الذهاب إل هذا الرأي أسوأ ف نظري من الاعتقاد بأن الإسلام منسوخ.

ثم يقول: (إذن فإن كل من يتظاهر بالرأي القائل بعدم ضرورة تشيل الحومة الإسلامية فهو ينر ضرورة تنفيذ أحام

الإسلام، ويدعو إل تعطيلها وتجميدها، وهو ينر بالتال شمول وخلود الدين الإسلام الحنيف)[26]. 

شخص من ينوب عن الإمام حال غيبته، إلا أن خصائص الحاكم الشرع ويقول: (وبالرغم من عدم وجود نص عل

موجودة ف معظم فقهائنا ف هذا العصر؛ فإذا أجمعوا أمرهم كان ف ميسورهم إيجاد وتوين حومة عادلة منقطعة

النظير)[27].

وإذا كانت حومة الآيات والفقهاء لا مثيل لها ف العدل كما يقول فما حاجتهم بخروج المنتظر إذاً؟



وهو يرى أن ولاية الفقيه الشيع كولاية رسول اله صل اله عليه وسلم.

ولايتهما أن أوامرهما الشرعية نافذة ف ه جعل الرسول ولياً للمؤمنين جميعاً ومن بعده كان الإمام ولياً، ومعنيقول: (فال

الجميع) ثم يقول: نفس هذه الولاية والحاكمية موجودة لدى الفقيه، بفارق واحد هو أن ولاية الفقيه عل الفقهاء الآخرين لا

تون بحيث يستطيع عزلهم أو نصبهم؛ لأن الفقهاء ف الولاية متساوون من ناحية الأهلية)[28].

(وإن معظم فقهائنا ف هذا العصر تتوفر فيهم الخصائص الت تؤهلهم للنيابة عن الإمام المعصوم)[29].

هذا الانقلاب يعتبر نسخاً لل ما انبن عليه دين الإمامية، أو عل حد قول من قال: إن الخمين أخرج (المهدي المنتظر) عند

الروافض[30]

من الانتظار إل الثوار:

والفر السياس الإمام هو فر ثوري بطبيعته، وانتقام من نشأته إل منتهاه، وكما يقول قائلهم. الشيعة هم التيار الثوري

عل مدار تاريخ المسلمين، لديهم عقدة ذنب متأصلة منذ مقتل الحسين بن عل بن أب طالب ف كربلاء عل يد زبانية يزيد

بن معاوية ثان حام الدولة الأموية، عقدة سببها أنهم تخلوا عن الحسين الذي خرج يطلب الإمارة، وخذلوه؛ بل وسلمه نفر

منهم إل عدوه اللدود، ليمثل بجثته ويسب أهله وذويه، وقد أتاح لهم الزمن (عدواً جديداً)!! يعوضون ف جهاده وقتاله والثأر

منه ما اقترفوه ف كربلاء؛ وبالفعل هم يقاتلون بل الهموم والآلام والأحزان والاضطهاد الذي جثم عل صدورهم طيلة ما

يقرب من 1300سنة، يجاهدون ضده بعقيدة متماسة وشعار حاد (كل يوم عاشوراء وكل أرض كربلاء)، وإذا لم تن الدماء

قد جرت ف كربلاء دفاعاً عن الحسين، فلتَسل أنهاراً  يغسلون بها العار عن الأرض ويستعيضون بها عن الشرف الضائع

 .[31]

وتمت المبالغة ف تحويل نظرية: (الانتظار) السلبية إل نظرية ثورية، كما قال عبد الهادي الفضل: إن الذي يفاد من

الروايات ف هذا المجال هو أن المراد من الانتظار هو وجوب التمهيد والتوطئة بظهور الإمام المنتظر. وإن التوطئة لظهور

الإمام المنتظر تون بالعمل السياس عن طريق إنارة الوع السياس والقيام بالثورة المسلحة!![32].

وإن كانت الدولة النبوية ف المدينة الت أقامها المصطف صل اله عليه وسلم ه أمنية الأمان الت يسع لتحقيقها

باعتبارها أنموذجاً ومثالاَ يقتف أثره ويرج الوصول إل صورته فإن هذا النموذج لم ين هو المثال والهدف الذي يسع إليه

الإمامية؛ بل كان مثالهم دائماً وحت يظهر مهديهم المنتظر هذه (المصيبة) الربلائية الت ه دائماً ماثلة أمامهم.

(فالأمة الحسينية أمة متصلة قوام اتصالها بـ (المصائب) المتعاقبة عليها، ومواقف الثورة الربلائية الت لم تنقطع، هناك

تدرك تماماً أنك تعرفهم فرداً فرداً منذ آلاف السنين، قاتلت معهم وقاتلوا معك، واستشهدتم سوياً ف كربلاء، هناك تدرك تماماً

أن المهدي ليس بعيداً وأنه ف مان ما عل الجبهة)[33]. 

وإذا غدا استمرار الثورة ودوامها من بعد حدوثها إنجاز الثورة الأعظم أوجب تجديد الإعجاز كل يوم، والقيام بالثورة من غير

انقطاع ولا تلؤ، ولا يرتب تجديد الإعجاز حين تتصل الثورة الإسلامية الخمينية بين كربلاء وبين ظهور المهدي، إلا إظهار

وبين الاضمحلال والضعف. ولا يتم ذلك إلا بالإقامة عل قيام الثورة، وحفظ معناها، والحؤول بين هذا المعن الدلائل عل

ون الحرب الأخيرة، ولو طالت قروناً؛ لأنها تؤذن بتجديد العالم كله، وبطلهذه الحرب أن ت الحرب. وينبغ الحرب وف

صفحة الزمان[34].

فلم تن الحرب بضواح البصرة وعل ساحل شط العرب إلا مقدمة حروب كثيرة أوكلت إليها القيادات الخمينية الشابة

التمهيد لـ (فَرج) المهدي صاحب الزمان من غيبته البرى، ولبسطه راية العدل عل (الأرض) كلها، وتوريثه ملك الأرض

للمستضعفين[35].

وهذا المفهوم الثوري المستمر كان له ف الحركة السياسية الشيعية اللبنانية نصيب وافر؛ فقد ترجمه خطباء الحركة



بعبارة (الحالة الجهادية) أو (الثورية أو الإسلامية)، وه ،اللبنان لام السياس(اللبنانية)، أو ال الخمينية بلبنان وينقلونه إل

تعن الخروج من كل أشال الإدارة الت تمت بصلة إل الدولة ومؤسساتها وقوانينها عامة، وإل كيانها الحقوق خاصة. لذا

حدقات عيونهم. ويرفعون هذه الحال إل استمرار التشرذم والتجاذب والتخبط حرصهم عل عل (هحزب ال) يحرص أبناء

مرتبة المثال.

ويخاطب محمد حسين فضل اله جمهور المصلين ف مسجد بلدة النب عثمان قائلا: وعلينا أن نخطط للحاضر والمستقبل؛

لنون مجتمع حرب!! ويضيف الخطيب: إن الحرب هذه (مفروضة)، شأن كل الحروب الت يحل خوضها للإماميين، ولا

يحل لهم خوض غيرها[36]، والحرب (المفروضة) ه النظير الإيران لحرب التطويق السو. ياتية. فل ما يوقف توسع

أصحاب مجتمع الحرب عدوانٌ عليهم.

بين بداية القرن ونهايته:

كانت الحالة الدينية السياسية الشيعية ف بداية هذا القرن الميلادي حالة منمشة إل حد ما، وكان هناك تهميش واضح

للشيعة باعتبارهم (طائفة)، وكان ذلك التهميش الذي عاناه (جبل عامل) والشيعة عامة خلال فترة الانتداب عل لبنان، وفترة

بناء الدولة والاستقلال حال دون احتلال مواقع ف الدولة تسمح أو تدفع بالمشاركة ف سباق ادعاء رموز تاريخية مؤسسة لها

من الطائفة   الشيعية[37].

الدين مستوى الحالة الدينية، فقد ضعف دور العلماء وعزف الشيعة اللبنانيون عن العمامة أي طلب العلم الشيع وعل

وانزوى المسجد، وقد شهد أحدهم عل هذا الواقع فقال: فهذه القرى العاملية لا تذكر اسم اله تعال ف ليل ولا نهار، برغم

سخاء المهاجرين عل بناء المساجد وكان يوجد وقتها 1920 1930م ما يزيد عل الأربعمائة مسجد بين مسجد كبير

وصغير [38].

وتزامنت هذه الحالة الرثة والهامشية مع تغيرات عالمية ضخمة، فان سقوط الخلافة العثمانية، وبدايات الدعوة إل القومية

العربية عقب الدعوة الطورانية التركية، والحرب العالمية الأول، ثم كانت الدولة البهلوية (العلمانية) وكانت هذه الظروف

وغيرهـا مجتمعـة أدت إلـ أن كـانت بـدايات النهضـة الحديثـة للشيعـة الإماميـة التـ انتهـت فـ 1979م، بقيـام الجمهوريـة

الإسلامية ورغبة ف قيام جمهوريات أخرى عل غرار المثال الأم.

وبين هذه النهضة ف بداية القرن وقيام الدولة وسعيها إل إنشاء دول أخرى، خاصة ف لبنان كانت هناك جهود كبيرة لذلك،

وكان (حزب اله) مرحلة من مراحل ينبغ أن نقف عليها.

أما كيف كانت بدايات النهضة السياسية والدينية الشيعية اللبنانية عل يد موس الصدر وفضل اله وغيرهما؟ وكيف

أصبحت (الطائفة) الشيعية رقماً مهماً ف الحسابات اللبنانية؟ وكيف صنعوا (قوافل الانتحاريين)؟ فهذا وغيره موضوع

حديثنا ف الحلقة القادمة إن شاء اله.

------------------
(1) وضاح شرارة دولة حزب اله، ص: 339 دار النهار، بيروت، ط/1 /1996م.

(2) فهم هويدي، جريدة الأهرام 30/3/1999م.

(3) د حلم القاعود جريدة الشعب، 9/3/1999م.

(4) مجدي أحمد حسين، وانتصرت المقاومة، ص 7، مركز يافا للدراسات والأبحاث، القاهرة،

ط/1/1966م.

(5) د محمد مورو، الجهاد ف سبيل اله، حزب اله نموذجاً، ص 62، مركز يافا للدراسات والأبحاث، القاهرة، ط/1/1966م.

(6) انظر: د فاطمة بدوي، الحرب، المجتمع والمعرفة، الحرب الأهلية وتغير البن الاجتماعية والعقلية ف لبنان، ص 99 118، دار الطليعة، بيروت، ط/1/1994م

وانظر: ألبير منصور، الانقلاب عل الطائف، ص 51 57، دار الجديد، بيروت، ط/1/1993م.



(7) وضاح شرارة، دولة حزب اله، ص 31 32، وانظر: أحمد الاتب، تطور الفر السياس الشيع، ص 378 385، دار الجديد، بيروت، ط/1/ 1998م، وانظر:

تجربة الإسلام السياس، أوليفيه روا، ترجمة نصير مروة، ص: 162، دار الساق، ط/2/1996م.

(8) انظر: تاريخ الصفويين وحضارتهم، بديع جمعة أحمد الخول، ص 55، دار الرائد العرب، وأحمد الاتب، مصدر سابق، ص 378، وعبد اله الغريب، وجاء دور

المجوس، ط/6/1408هـ.

(9) انظر: محمد العبدة، مئة مشروع لتقسيم الدولة العثمانية، ص 77، 125، وانظر: د وجيه كوثران، المسألة الثقافية ف لبنان، الخطاب السياس والتاريخ، ص 83

88، منشورات بحسون الثقافية ط/1/1404هـ.

(10) أحمد الاتب، مصدر سابق، ص 379.

(11) مجلة المقاومة، العدد 40، ص 29، وه مجلة شهرية تصدر ف مصر، تعن بشؤون وأخبار حزب اله، يصدرها د رفعت سيد أحمد مركز يافا للدراسات

والأبحاث.

(12) جريدة النهار اللبنانية11/12/1986م.

(13) جريدة النهار 5/3/1987م.

(14) حلقات الإسلام والونجرس، الحلقة 38، ص: 46 د أحمد إبراهيم خضر، نشرت ف مجلة المجتمع الويتية، العدد 955.

(15) مجلة المقاومة، العدد 27، ص 15 16.

(16) جريدة الشرق الأوسط، عدد (7482) 9/2/1420هـ 24/5/ 1999م.

(17) جريدة الحياة، العدد (13252)، 6/3/1420هـ 20/6/1999م.

(18) بحار الأنوار، محمد باقر المجلس ج/52/122.

(19) أحمد الاتب، تطور الفر السياس الشيع، ص 271 272.

(20) المصدر السابق، ص 276، وراجع د موس الموسوي، الشيعة والتصحيح، ص: 9 50، 61 65/1408هـ.

(21) انظر: أحمد الاتب، مصدر سابق، ص 292 299.

(22) تحرير الوسيلة للخمين، ج/1/482.

(23) انظر: عبد المنعم شفيق، ويل للعرب( مغزى التقارب الإيران مع الغرب والعرب)، ص: 108- 131، متب الطيب، القاهرة، ط/1/1420هـ.

(24) انظر: د ناصر عبد اله القفاري، أصول مذهب الشيعة، ج/ 2/847، 892 897، ط/1/1414هـ.

(25) انظر: د ناصر عبد اله القفاري، أصول مذهب الشيعة، ج/ 2/847، 892- 897،

ط/1/1414هـ.

(*) شهدت الساحة الشيعية اللبنانية أنماطاً من هذا النسخ، فقد نسخت حركة أمل، حركة المحرومين، ثم جاءت أمل الإسلامية لتنسخ بشل جزئ حركة أمل، ثم جاء

حزب اله لينسخ ما سبق، كل ذلك ف فترة زمنية لا تجاوز عشر سنوات، وهذا ما سنراه ف الحلقة القادمة إن شاء اله.

(26) الحومة الإسلامية، ص 26 27.

(27) المصدر السابق، ص 48 49.

(28) المصدر السابق، ص 51.

(29) المصدر السابق، ص 113.

(30) د ناصر القفاري، أصول مذهب الشيعة، ج3، ص 1169.

(31) مجلة المقاومة، العدد (35)، ص 16.

(32) ف انتظار الأمام/ص: 57، 67.

(33) دولة حزب اله، ص 287.

(34) المصدر السابق، ص 276.

(35) المصدر السابق، ص 231.

(36) جريدة النهار، 14/5/1986م.

(37) انظر: د وجيه كوثران، مصدر سابق، ص 79.

(38) دولة حزب اله، ص 177.

(**) حدثت بعض الأخطاء المطبعية ف هذه المقالة بالطبعة السعودية؛ لذلك تم إعادة نشرها ف العدد 143 بذات الطبعة، بينما خلت بقية الطبعات من الخطأ؛ لذا لزم

التنويه.

 

 



مجلة البيان

المصادر:


