
(النظام اللبنان غير شرع ومجرم) و(من الضروري تسلُّم المسلمين الحم ف لبنان كونهم يشلون أكثرية الشعب)[1]. 

بؤرة القلب وبؤبؤ العين، ورفعتهما إل لبنان ف خمينية، والأخرى خامنئية، وضعتهما الحركة الشيعية ف انِ: الأوليفَتْو

مرتبة الهدف الذي يسع لتحقيقه. 

كما أفت رئيس المجلس الإسلام الشيع الأعل، مهدي شمس الدين بذلك أيضاً حين قال: إن الدولة وجدت نتيجة لعقْدٍ،

هذا العقد تبرمه الأكثرية من المواطنين بإرادتهم الحرة، فينتج عن إبرامه كيان الدولة، ومن المؤكد أن التنازل عن الهوية

الثقافية والدينية ومظاهرها ف المؤسسات والقوانين يتناف مع موجبات هذا العقد، ولا يؤثر عل موجبات هذا العقد موقف

الأقلية الت توافق عل التنازل عن هذه الهوية؛ فإن عل الأقلية ف هذه الحال أن تخضع للأكثرية[2]. 

وف معرض رده عل الأسئلة الموجهة إليه ف أحد البرامج قال محمد حسين فضل اله الزعيم الروح لحزب اله ‐هذا

يلقب‐ لم ين هؤلاء الذين حموا العالم الإسلام ف الماض يحمون باسم الإسلام؛ فنحن لا نعتقد ‐عل سبيل المثال‐

أن الحم العثمان كان عادلا وحراً وإسلامياً!![3]،[4].

وهذا يخرج الفقهاء الشيعة فتاويهم دون اعتبار لعامل التاريخ أو الجغرافيا ومن دون تقية كذلك.

انة عالية بلغت درجة التقديس، وأضحت الفتاوى الصادرة عنهم، بل حتولأثر التبديل فقد احتل الفقهاء والآيات والحجج م

اللام المجرد من القداسة الدينية، يتمتع بمرتبة القداسة ف نفوس أتباعهم.

وكما مر ‐ف الحلقة السابقة‐ فقد دأب الفر الإمام عل ربط (الأمة) الجعفرية برموز غير قابلة للنقد أو التجريح،

!!‐ه ‐تعالال لبن من قخصائص الإمام الغائب المعصوم، المعي وأعطاهم ‐أو أعطوا لأنفسهم‐ صلاحيات وصلت إل

ولقد تجاوزت هذه الصلاحيات ما كان يتمتع به الشاه المستبد الطاغية الدكتاتور عميل الإمبريالية والصهيونية!! فقد أقر

مجلس الخبراء الإيران إعطاء الول الفقيه صلاحيات تفوق ما كان مخولا به للشاه السابق، ونص عل ذلك ف المادة (107)

.[6][5] والفقرة (110) من الدستور الإيران

(الثورة الإسلامية ف لبنان) هذه العبارة ه آخر ما تقرؤه عل علم (حزب اله) ف لبنان. والثورة بهذا الوصف محاولة

استنساخ للثورة الأم ف قم وكلتاهما ثورة آيات، أي أن العلم الدين الإمام هو أساس التصور والحركة؛ فالثورة ‐بحسب

المعلن‐ ثورة دينية: إمامها فقيه، رئيسها فقيه، وزيرها فقيه؛ فالمثال الذي ينبغ وضعه نصب العين هو إرادة الفقهاء، ولهذا

فقد كان للحوزات والحسينيات دور هام ف غرس مفاهيم التقديس، وف إمداد الثورة بالوقود البشري. 

:ومدارج المعال ..الملال

مع نهاية الغيبة الصغرى المدَّعاة للمهدي وجد علماء الشيعة أنفسهم ف حيرة شديدة؛ وذلك خوفاً من انشاف حقيقة أمر

حزب اله.. رؤية مغايرة!! (2).. من هامش الحياة إل نسيجها
الاتب : عبد المنعم شفيق

التاريخ : 12 مارس 2016 م

المشاهدات : 4684



الغيبة والمهدي ودعاوى أخرى كثيرة لا تمت إل الحق بسند ولا نسب، فأخرجوا مرسوماً منسوباً إل مهديهم الغائب يقول

فيه: أما الوقائع الحادثة فارجعوا فيها إل رواة حديثنا؛ فإنهم حجت عليم، وأنا حجة اله. ثم أتبعوه بمرسوم آخر يقول فيه:

أما من الفقهاء من كان صائناً لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً لهواه، مطيعاً مولاه فللعوام أن يقلدوه [7].

ولهذا فقد وسع إمامهم المعاصر أن يقول: إن الفقهاء (هم الحجة عل الناس كما كان الرسول صل اله عليه وسلم حجة

ه إليهم جميع ما فوض إلض الفقد فو كل ذلك، وعل ه يؤاخذه ويحاسبه علعليهم، وكل من يتخلف عن طاعتهم فإن ال

(الأنبياء) وائتمنهم عل ما ائتمنوا عليه)[8].

(فإذا نهض بأمر تشيل الحومة فقيه عالم عادل فإنه يل من أمور المجتمع ما كان يليه النب صل اله عليه وسلم، ووجب

عل الناس أن يسمعوا له ويطيعوا)[9].

وقد نسب إل النب صل اله عليه وسلم أنه قال: (وعلماء أمت كالأنبياء السابقين)[10] بل إنه لم يجد حرجاً ف أن يقول:

!![11](وعيس بمنزلة موس الفقيه الرافض)

ولهذا لم ين مستغرباً أن يقول أحد المسؤولين الإيرانيين: إن الخمين أعظم من النب موس وهارون[12]. وترتفع وتيرة

التجاوزات ف إعطاء الصلاحيات لفقهاء المذهب حين كتب آية اله آزاري قم يقول: ليس لدى الول الفقيه أية مسؤولية

أخرى غير إقامة نظام الحم الإسلام، حت لو اضطره ذلك إل أمر الناس بالتوقف مؤقتاً عن الصلاة والصيام والحج.. أو

حت الإيمان بالتوحيد!![13].

ويستمر التضليل بمحاولة الإقناع أن الفقهاء لا دخل لهم ف وظائفهم وخصائصهم؛ بل إن (الفقهاء معينون ضمناً من قبل

اله)[14] وبذلك تون سلطة الفقيه سلطة إلهية.

وبهذه المراسيم والقوانين والتحذيرات والتهديدات أصبحت سلطة الفقهاء فوق كل السلطات ولا تخضع لأي سلطة كانت،

وكما يقول الخمين: وإذا كان السلاطين عل جانب من التدين فما عليهم إلا أن يصدروا ف أعمالهم وأحامهم عن الفقهاء،

وف هذه الحالة، فالحام الحقيقيون هم الفقهاء، ويون السلاطين مجرد عمال لهم[15].

ولم يخرج محمد حسين فضل اله عن هذا الخط الساخن الرافع أقدار الفقهاء إل منازل النبيين.

حيث يقول: إن رأي الفقيه هو الرأي الذي يعط الأشياء شرعية بصفته نائباً عن الإمام، والإمام هو نائب النب صل اله عليه

وسلم، وكما أن النب صل اله عليه وسلم هو أول بالمؤمنين من أنفسهم، فالإمام هو أول بالمؤمنين من أنفسهم، والفقيه

العادل هو أول بالمؤمنين من أنفسهم [16].

والواقع أن شرعية كل الأمور تنطلق من إمضاء الفقيه لها، وهذا يعن أن رئيس الجمهورية لا يستمد سلطانه من الشريعة

الإسلامية، أو الدولة الإسلامية ‐ من انتخاب الناس له ‐ وإنما من إمضاء الفقيه لرئاسته، والأمر ذاته يطبق بالنسبة للنواب

ف مجلس الشورى والخبراء ف مجلس الخبراء وغيرها من المؤسسات الدستورية ف الدولة [17] .

وقد حرصت السياسة الإيرانية عل الاستحواذ الامل عل إعداد (رجال الدين الشيعة) ف لبنان، كما حرصت عل إيلائهم

دوراً متصدراً ف الساحة اللبنانية؛ فهؤلاء وحدهم الذين يضمن ولاؤهم للقيادة الإيرانية ولسياستها، كما يظهرون بأنهم

القادرون وحدهم عل صبغ المجتمع الشيع اللبنان بصبغة عميقة تحصنه من التأثيرات المخالفة للنفوذ الإيران والمنافسة

له. وتتوسل طهران وقم بالتعليم الدين لتأطير الاجتماع الشيع اللبنان تأطيراً متيناً، فتحل نخب ثقافية جديدة محل النخب

المدنية الت تدين بعقائد سياسية أخرى، كما حدث بإحلال (حزب اله) محل (أمل). 

وبهذا فقد تحقق نجاح كبير ف إنجاز أحد أكبر الأهداف، وهو تأطير (الأمة) الشيعية بسياج الآيات وتجييشها تحت قيادة

واحدة؛ وعليه فلا عجب أن نرى قوافل متوالية من الشباب الشيع يضحون بأنفسهم ف سبيل طاعة الفقهاء، وهذه الطاعة

والسيطرة المطلقة كانت نتيجة لجهد كبير بذله الفقهاء عل مر التاريخ الإمام. يقول د. موس الموسوي معللا كيفية سيطرة



الفقهاء الشيعة عل الأمة الإمامية: لقد استغلّت الزعامات المذهبية والفقهاء عبر التاريخ ‐ ومنذ أن بدأت تُحم علينا الطوق

‐ سذاجتنا ‐ نحن الشيعة الإمامية ‐ وحبنا الجارف لأهل بيت رسول اله صل اله عليه وسلم، فأحدثت ف مذهبنا بدعاً

وتجاويف وتجاعيد كل واحدة منها تخدم مصالحهم، وف الوقت نفسه تضر بنا بل تنسفنا نسفاً. إن كل واحدة من هذه البدع

ادخلت ف عقيدتنا ‐ نحن الشيعة الإمامية ‐ لإحام طوق العبودية علينا والتحم فينا كما يشاء الفقهاء؛ إذن السذاجة

وحدها لم تلعب الدور الاف، بل استغلال الفقهاء حب الشيعة لأهل بيت رسول اله صل اله عليه وسلم مضافاً إليه البدع

مرة وف ساحات الوغ سبيل مآربهم ف العقيدة جعلت من الشيعة أداة طيعة للفقهاء، يضحون ف أحدثوها ف الت

ساحات البلاء مرة أخرى، ولم ين الفقهاء وحدهم هم الذين لعبوا هذا الدور الخطير ف انحراف الشيعة عن نهجها الصحيح

القويم المتمثل ف تبعيتهم لفقه الإمام الصادق، بل كان للفقهاء أجنحة أخرى استمدّوا قوتهم منها وهم الرواة ورجال الحديث

رام ‐زوراً وبهتاناً‐ روايات وأحاديث كلها تؤيد البدع والتجاويف والتجاعيد التأئمتنا ال والمفسرون الذين نسبوا إل

أدخلوها ف العقيدة الشيعية لصالحهم، وتفسير الآيات القرآنية حسب أهوائهم بصورة تخدم أهواء الفقهاء، وبهذين الجناحين

استطاع الفقهاء أن يحموا قيود الاستغلال والاستبداد عل أعناق الشيعة عبر التاريخ. كان فقهاؤنا عل علم كامل بالنفسية

الشيعية الت كانت مهيأة للخضوع إل ما يطلب منها ف عهد الظلام؛ فنصبوا أنفسهم أولياء وأوصياء عليهم.

وأعتقد جازماً أن فقهاءنا لم يقصدوا من استعبادنا ‐نحن الشيعة الإمامية‐ بالسيطرة الروحية والفرية علينا فحسب، بل

أموال الشيعة، ومن ثم الاستيلاء عل كانوا يخططون لأمرين كل واحد منهما أخطر من الآخر: كانوا يخططون للسيطرة عل

مقاليد الحم. فأدخل الفقهاء تلك البدعة البرى ف العقيدة الشيعية، وفسروا الآية الريمة الت تقول: (واعلموا أنما غنمتم

من شء فأن له خمسه وللرسول...){الأنفال: 41}، بأن هذه الآية نزلت ف أرباح الماسب ف حين أن المفسرين وأرباب

الأحاديث والفقهاء أجمعوا عل أنها نزلت ف غنائم الحرب ولا علاقة لها بأرباح الماسب، ثم أفتوا بوجوب تسليم هذا

الخمس إل يد الفقهاء، وأضافوا أن الشيعة إذا لم تسلّم خمس أرباحها إل يد المجتهد أو الفقيه فإن صلاتهم باطلة وصومهم

باطل وحجهم باطل... وهذا دواليك، وخضعت الشيعة المسينة إل هذه الفتوى الت ما أنزل اله بها من سلطان. وها هم

عبر التاريخ يقدمون إل الفقهاء خُمس أرباح ماسبهم، ولم يحدث قط أن نفراً منهم قد سأل هؤلاء الشركاء الذين لا يشاركون

الشيعة ف رأس المال ولا ف التعب والد والجهد؛ بل يشاركونهم ف الأرباح فقط: من الذي جعلم شركاء ف أرباحنا؟ وما

الأدلة الت تستندون عليها؟ ولماذا ندح ونافح نحن، وأنتم قاعدون تجنون ثمار تعبنا؟

لقد خضعت الشيعة لهذه الضريبة الجائرة بلا سؤال ولا ضجر، فاحتلبهم الفقهاء كما تُحتلب الناقة الطيعة. ولم يقنع الفقهاء

بمشاركتهم ف أرباح الشيعة، بل زعموا أنهم ولاة عليهم يجب إطاعتهم، ومن خرج عليهم فقد خرج عل اله، ومن رد عليهم

فهو كالراد عل اله يجب قتله وقمعه من الوجود. فخضع كثير من الشيعة لهذه الفاجعة الفرية وقبلوها وآمنوا بها وضحوا

بأنفسهم وأولادهم ف سبيل هؤلاء الذين ادعوا لأنفسهم السلطة الإلهية وبدون أن يساندهم دليل أو يقف معهم برهان؛ بل إن

الذي يدَّعونه لا يتناقض مع عقيدة التوحيد والشريعة الإلهية فحسب، بل يتناقض مع مبادئ العقل والبدهيات الأولية، حقا إنه

من الأمور المحزنة أن تواجه الشيعة محنة فرية كهذه، وكثير منهم يؤمنون بها، ويتفانون ف سبيلها[18].

:لا عزاء للملة.. ولا للملال

قام النائب الشيع الجنوب رشيد بيضون يصيح ف جلسة البرلمان اللبنان ف11-5-1944م، مطالباً بمنح الطائفة الشيعية

حقوقهــا قــائلا: امنحوهــا حقهــا فــ الوظــائف، وفــ العلــوم والمعــارف، مــدوا الطرقــات وســهلوا المــواصلات فــ أرجائهــا

المحرومة، عززوا فلاحيها وعمالها، تعهدوها بالعناية اللازمة انظروا إليها نظرة احترام كما تنظرون إل غيرها[19].

كانت هذه الحال وصفاً لواقع الحياة الشيعية السياسية ف ذلك الوقت، أما ف الجانب التعليم، فبالرغم من هذا الإحام



الشديد لطوق السيطرة الدينية الشيعية عل الناس، إلا أن الوضع الدين والاجتماع والتعليم بلغ ف لبنان وضعاً مزرياً،

(فهذه القرى العاملية لا يذكر فيها اسم اله ‐تعال‐ ف ليل ولا نهار، ولا فرق عند أهلها بين رمضان وشوال، أما مانة عالم

الدين فانحطت إل أسفل الدركات: فهذا يموت جوعاً ولا يشعر به إنسان، وذاك تتهجم السفهاء عل كرامته، فلا يجد ناصراً

ولا معيناً، وآخر يتحزب للبيك والنائب ليأكل الرغيف)[20]، وقد دفعت هذه الحال الحاج سليمان البزي ‐أحد وجهاء

الجنوب‐ إل الشيخ محمد حسين الاظم ‐أشهر علماء العرب ف العراق وقتها‐ يطلب أحد اثنين: السيد إسماعيل

الصدر، أو السيد مهدي الحيم، وقَبِل الحيم المجء عل أن يرسل له مئتا ليرة عثمانية ذهباً.

كما عزف أبناء علماء كبار أمثال: محسن الأمين، وعبد الحسين شرف الدين وغيرهم عن طلب العلم الإمام، بل وقد خلع

بعضهم العمامة ولم يمل العلم الشرع وانصرف لغيره.

ولا يخف جواد مغنية مرارته حين يقول: إن ثلة من خيرة الشباب العامل قضوا ف طلب العلم والدين سنوات طوالا، وبعد

أن اجتمعت لهم الشروط تحولوا عنه مغتبطين حين وجدوا الفرصة للتحرر والانطلاق، هذه الظاهرة آيات بينات عل عدم

الثقة بمصير العلم ورجال الدين[21].

وكان طالب العلم ف النجف يقيم مدة تؤهله لإصلاح إحدى القارات الخمس، فإذا عاد إل بلده لم يحصل له من المال ما

لقد أخذ بعضهم عل انة عالم الدين الاجتماعية والأدبية انحطاطاً ذريعاً، حتيتناوله حارس أو موظف بريد، فانحطت م

أهل جبل عامل ضنهم عل العالم بالرغيف[22]!!

وقد تسببت هذه الحال ف حسرة ومرارة شديدة لدى الشيعة؛ حيث مثلت هذه الحال حائطاً كبيراً أمام تحقيق الأحلام

المنشودة، ولهذا يقول وضاح شرارة: ولا شك أن انصراف طلبة العلم الدين الإمام إل غيره وإحجام ولَدِ من استووا

أعلاماً عل التشيع ‐ليس ف جبل عامل أو لبنان وحده؛ بل ف العالم العرب والإسلام "الشيع" كله ‐عن اقتفاء سنة

جرى مثقفوها من علماء وأفندية وأساتذة عل ب تاريخ برمته، ولما كانت الجماعة العاملية التآبائهم، ظهر ذلك بمظهر تن

تسميتها بـ (الأمة) أناطت بتشيعها وببلائها وبلاء علمائها ف حفظ التشيع ورعايته واستمرارها واستقلالها، وقع انقطاع

المنقطعين عن طلب العلم النجف عليها وعل مثقفيها وقوعاً قاسياً وأليماً [23] .

وقد كان من أسباب اضمحلال التعليم الإمام ف لبنان والعزوف عنه أنه كان يؤخذ عل جامعة النجف ‐إضافة إل البعد

لاته وقضاياه، وإذ تركها من تركها منهم أقبل علفاؤها، وبعدها عن العالم المحيط بها ومشانزواؤها وان ‐انالم

الحياة السياسية إقبال النهم، وباشرها كتابة ودعاوى وتظاهراً وتنظيماً، أما من لم يتركها فقدم الدعوة إل السياسة وعل

الإصلاح. واعتبر بعضهم أن أصل البلاء: هو عجز العلماء عن مماشاة العصر، وقال: (تطورت الحياة وجمدنا، وتلم العصر

وخرسنا، إن عل العالم أن يتصل بجميع طبقات الشعب اتصالا وثيقاً ويحيط بأحوالها مباشرة، ويسير بحسب التطور مع

.[24](الدين الحقيق المحافظة عل

:أمور عدة نوجزها بالآت لبنان ف وبهذا فقد تمثلت المأساة الإمامية ف

1 ‐ غياب القيادة الدينية الت تمثل مرجعية واعية لتحقيق أحلام الطائفة.

2 ‐ انفاء العلم الإمام عل نفسه وعدم مواكبته لمتطلبات العصر.

3 ‐ انحطاط مانة العلم والعلماء بين عامة الناس وخواصهم.

4 ‐ بعد المدارس الدينية الشيعية البرى الت يتطلب شدُّ الرحال إليها والتحصيل العلم منها مبالغَ مالية كبيرة، وهو ما لم

ين ف مستطاع الثير من الناس وقتها.

.بيرة والمشتهرة بأنها (بيوت علم ودين) عن طلب العلم الإمام5 ‐ انصراف أبناء العائلات الدينية ال

وهذا اكتملت صورة المأساة للواقع الشيع ف لبنان، ولن مع نهاية منتصف هذا القرن الميلادي كانت هناك بدايات



جديدة لحياة جديدة.

التثوير قبل الثورة:

دفعت هذه المرارة علماء الشيعة إل النظر بجدية للواقع اللبنان، كما كان النظر منصرفاً لحال بقية الأمة الشيعية؛ فخلال

الفترة السابقة للثورة كانت الأفار الثورية حول الحم تتطور وتفصل ف أوساط القوى المعارضة للشاه ف عملية ملحوظة

من التفاعل الشيع الشامل. إن المدارس الدينية مثلت ف قم بإيران وف النجف بالعراق (وخاصة الأخيرة) دوراً جاذباً

ونقطة التقاء للعلماء والفقهاء من إيران ولبنان والعراق؛ حيث ارسيت الأسس من أجل رؤية عالمية مماثلة ‐ وإن لم تن

متطابقة تماماً ‐ وشبة من الصداقات الشخصية والولاءات السياسية الدينية الت كان لها أثر هام عل المنطقة بأسرها.

تأسيس الروابط الت قد ساعدت ف الصدر ورجال الدين الشيعة اللبنانيين الآخرين والخمين إن العلاقة بين الإمام موس

سهلت فيما بعد دخول إيران الثورية إل الساحة اللبنانية، وعل الرغم من الطبيعة الشيعية الخاصة بمدرسة النجف، فإن هذه

التجمعات ربما تون قد ساعدت عل التخفيف من حدة الطائفية الضيقة للعقيدة الثورية الجديدة [25] .

وهذا فقد مثلت المدارس الشيعية البرى بؤراً أساسية لتجميع الملال وتوحيد الأفار الثورية، الت كان عل رأسها إقامة

دولة شيعية كبرى تضم إيران والعراق ولبنان ف بداية الأمر.

وعندما نظر علماء هذه المدارس إل الحال اللبنانية الت ه أحد أضلاع مثلث الحلم، كان لا بد من تذليل العقبات البرى

الت تواجه تحقيق هذا الحلم، وكان التركيز العلاج متوجه لحل الإشاليات الخمس السابقة الذكر، وكان ذلك بسلوك

،لان نقطة انطلاقة واحدة، وكان الخطان هما: التثوير السياسمرحلة ما؛ فيش وقت واحد يلتقيان ف خطين متوازيين ف

والتثوير العلم الدين، ثم ينتهيان إل الثورة المسلحة.

:التثوير السياس

عندما توف المرجعية العلمية لشيعة لبنان عبد الحسين شرف الدين (ت 1958م) طلب آل شرف الدين من أحد أقربائهم

المجء إل مدينة صور لخلافة عبد الحسين ف هذه المرجعية؛ حيث إنه قد نص عل هذا الشخص لخلافته [26]، وكان جد

هذا القادم هو عبد الحسين العامل من بين مجموعة من علماء جبل عامل الذين التحقوا ببلاط الدولة الصفوية ليساعدوها

إرساله إل يم عله محسن الحقم بإيران عام 1928م، ووافق آية ال إيران. ولد المرجع ف ف ترسيخ المذهب الشيع ف

لبنان[27]، كما كان والده أحد الآيات البار ف إيران، وتخرج هذا (المرجعية العلمية) من جامعة طهران، كلية الحقوق

والاقتصاد والسياسة، وبالرغم   من ذلك فقد حصل عل لقب (الإمام).

كان هذا الرجل هو موس الصدر الذي تربطه صلة مصاهرة مع الخمين؛ فابن الخمين أحمد متزوج من بنت أخت

ف يد الخمين ذكر أن الصدر تتلمذ علكما ي ،متزوج من حفيدة الخمين الطبطبائ الصدر، وابن أخت الصدر مرتض

قم، وعندما قدم الصدر إل لبنان وكان ذلك ف عام 1958م، وكان عمره آنئذٍ ثلاثين عاماً فحصل عل الجنسية اللبنانية

مباشرة بناء عل قرار جمهوري أصدره الرئيس شهاب (1958م 1964م) [28]  وكان هذا القرار فريداً من نوعه؛ لأن إعطاء

الجنسية اللبنانية لغير النصارى أمر ف غاية المشقة، فان ذلك القرار بمثابة التمين لأقدام الصدر ف لبنان.

وكانت شخصية الصدر وبداياته ودوره وتحالفاته مثار كثير من التساؤلات؛ إذ أحاط بها الغموض الشديد وعلامات

الاستفهام الثيرة [29] .

ومما يعرف عن الشاه محمد رضا بهلوي ‐وهو شيع أيضاً‐ أنه كان يقمع الحركات الدينية الشيعية داخل إيران، ويدعم

توسعها خارجها وقد دعم الشاه حركة الدعوة الت يقودها (محمد باقر الصدر) ف العراق، وموس الصدر ف لبنان [30]. 

وقد ذكر شهبور بختيار ‐الذي قلده الشاه السلطة ف إيران حينما تركها‐ أن الشاه محمد رضا بهلوي كانت له أحلام

توسعية كبيرة، فأرسل موس الصدر إل لبنان من أجل تعزيز مشروع إنشاء دولة شيعية تضم إيران والعراق ولبنان، ووعده



الشاه بخمسمائة ألف دولار مقابل ذلك [31]. واللافت للنظر والذي يؤكد التواطؤ الواضح لتنفيذ مشروع الدولة الشيعية

البرى ذلك التوافق الزمن للبدايات ف الدول الثلاث؛ فالخمين ف إيران، ومحمد باقر الصدر ف العراق، وموس الصدر

ف لبنان، فهذا كانت الأمور مرتبة ومعدة.

والآن نقف عل الإنجازات الت حققها موس الصدر للشيعة ف لبنان، فقد حقق الصدر لشيعة لبنان عدة إنجازات تحولوا

بها من هامش الحياة السياسية اللبنانية إل نسيجها، بل وإل عناوين موضوعاتها، وكان من أهم تلك الإنجازات: 

1 ‐ تحديث القيادة الشيعية:

آذن النهج الذي نحاه موس الصدر ف بناء القيادة الشيعية ف العقد السابع بتحول كبير ف أسلوب هذه القيادة وف ترتيب

معاييرها. فتصدى الشاب ذو الثلاثين ربيعاً لمثل هذه المهمة: مهمة القيادة من غير ادعاء علم يفوق فيه أقرانه، ومن غير

الإدلال بإجازات ولا بتآليف أو اجتهادات. ولم يعن ذلك عزوفاً عن الخوض ف المطالب الدينية.

فهو توسل إل غاياته بالعمل السياس الجماهيري، وبتثير العلاقات ونسج الروابط الت تجعل منه وسيطاً وطرفاً ف شبة

الروابط اللبنانية والإقليمية.

احتسابها ف ينبغ لم باسمهم بمظهر القوة السياسية والاجتماعية التإظهاره من يت نهجه ف انته وإمامته فلاحفتوجت م

المشاريع العامة المختلفة، وانضوى إليه وإل حركته معظم العلماء الشيعة اللبنانيين واعتزلته جماعات منهم.

إلا أن الدور السياس لم يورث مرجعية دينية وفقهية، وقد بدا أن الصدر لا يوليها اهتماماً كبيراً، برغم حرصه وحرص شرف

ثير العلماء، وتمهيد سبل إعدادهم. فتصدر الشيعة اللبنانيين تصدراً متنازعاً رجلت الصدر ليخلفه‐ عل الدين ‐الذي قَدَّم

دين لم يجمع أقرانه عليه، ولم يسع هو إل مثل هذا الإجماع.

لذا خلت مسألة المرجعية من كل مضمون، وجلا عنها كل إلحاح، فأثر موس الصدر ف إخلاء مسألة المرجعية من

مضمونها وإلحاحها، برغم أن السياسة الخمينية تنهض ف وجه من وجوهها عل إنشاء سلك علم ودين واسع ومتماسك

تسوسه عل نحو مركزي [32].

،ن لها تطلعات ثورية، وارتضت واقع العيش اللبنانلم ت الزعامات الشيعية التقليدية الت الصدر عل وبهذا فقد قض

والتمسك بالماسب الخاصة دون النظر لتطلعات وآمال وآلام الأمة الشيعية.

:2 ‐ وضوح التميز الطائف

اتخذ الصدر لإجلاء صورة الطائفية الشيعية أمرين مهمين:

الأول: تأسيس حركة المحرومين:

أخذت هذه الحركة ف بدايتها السمة الاجتماعية، والمناداة بتحسين أحوال الشيعة ف لبنان، وخاصة سان الجنوب،

ووضع لها الصدر شعارات براقة، كالإيمان باله والحرية والعدالة الاجتماعية والوطنية وتحرير فلسطين، وأن الحركة لجميع

المحرومين وليست خاصة بالشيعة، فنزعت هذه السياسة مع موس الصدر إل استدراك ما فات الشيعة اللبنانيين من لحمة

ومن قوة، وذلك من طريق وصل ما انقطع بين المقيمين بالأرياف وبين النازلين المدن، وعن طريق تقريب ما تباعد بين

أهل جنوب لبنان وبين أهل بقاعه أو شماله الشرق، وكان عل حركة الصدر أن تصور الفروق الاجتماعية والثقافية

المتعاظمة ف صفوف الشيعة ف صورة الأمر الهين والثانوي،  ولما كان (كل) الشيعة ‐ شأن (كل) أو (جميع) أي  جماعة

‐ لا كيان لهم إلا متخيلا ومتوهماً ومرموزاً إليه، عمل موس الصدر عل نصبه وتجسيمه ف شارات تقربه من المخيلات،

وتحمله عل الحقيقة.

الجنوب والبقاع، وف أجنحة الشيعة اللبنانيين، ف تجمع عشرات الألوف من الناس، وتضم بيرة التانت التظاهرات الف

الريف والمدينة، وكان رفع ( الحرمان) شعاراً ليميز الشيعة أنفسهم [33]. 



لسوريا والحزب القوم الموال جماعات مختلفة، مثل التنظيم البعث قد انضم إل وكان العديد من الشباب الشيع

الاجتماع السوري، وجبهة التحرير العربية الت يدعمها العراق، وبعض التنظيمات الماركسية المتعددة، ولقد كان من

أسباب هذا الانضواء تحت هذه المذاهب المختلفة خلو الساحة السياسية من حركة شيعية تجمع هذا الشتات البير، كما أن

هذه التنظيمات كانت تدفع رواتب مجزية لأعضائها، وقد كانت الحال الاجتماعية للشيعة شديدة ف فقرها. 

وعندما أعلن موس الصدر عن حركة المحرومين، دخلها من دخلها من هؤلاء بما هم عليه من أفار هذا الشتات الفري

والمنهج، وكما ضمت الحركة تلك التشيلة المختلفة، ضمت كذلك ف ثناياها (الجماعة الإسلامية) أو الخمينية والإيرانية

الولاء لاحقاً، وكانت هذه الأخيرة أكثر الجماعات المنضوية تحت عباءة الحركة، وقد سعت للاستيلاء عل الحركة من

داخلها والسيطرة عليها، فانت حركة المحرومين ه (العباءة) الت لبستها وتسترت  بها  قبل أن  يحين خلعها  والسفور

عن هوية سياسية ومنظمة مستقلة، ويبدو ف تلك المرحلة أن الهم الأكبر   كان جمع هذا الشتات الشيع بأي شل كان،

تحت قيادة جديدة تستطيع المحافظة عل هذا الجمع إل حين.

وكذلك ذهب الصدر إل علاج ما يلح عليه أهل الطائفة الشيعية من احتياجهم إل مرافق يتوسلون بها إل ما فاتهم من

تحديث التعليم والإعداد المهن والرعاية الصحية والاجتماعية، فأنشأ مدرسة الخياطة والتفصيل، ومدرسة التمريض،

ومدرسة جبل عامل المهنية الت تخرج منها أهم كوادر المقاومة المسلحة لحركة أمل فيما بعد، كما شهد بذلك نبيه بري ‐

زعيم الحركة بعد الصدر‐[34] كما أنشأ مبرة الزهراء ومستشف الزهراء فيما بعد.

:الأعل الشيع تأسيس المجلس الإسلام :الثان

جاهد الصدر كثيرا لضم الشتات المبعثر لشيعة لبنان، وما إن بدأ الالتئام حت سع إل الانفصال التام بالشيعة باعتبارها

لبنان مفت واحد ودار فتوى واحدة، وكان المفت لبنان، فقد كان للمسلمين ف طائفة مستقلة  عن  المسلمين (السنة) ف

وقتها هو الشيخ حسن خالد رحمه اله وادع الشيعة أن الشيخ حسن خالد رفض التوصل إل عمل مشترك معهم [35]،

وفر الشيعة ف إنشاء المجلس الإسلام الشيع الأعل عام 1966م ووافق مجلس النواب اللبنان عل إنشائه واختير

الصدر رئيسا للمجلس، وبهذا أصبح الشيعة طائفة معترفا بها رسميا ف لبنان كالسنة والموارنة.

وأصبح هذا المجلس المرجعية السياسية والدينية الجديدة الت تهتم بل ما يتعلق بالشيعة اللبنانيين وبجميع شؤون حياتهم

ومماتهم!! وتحولت المرجعية بهذا المجلس من مرجعية فردية إل مرجعية مؤسسية، وإن لم يتم التخل عن دور المرجع

.الشخص

إل هنا سنترك الصدر بهذين الإنجازين وسنعود إليه عندما يلتق مع محمد حسين فضل اله ف نقطة الانطلاق الثالثة.

:والدين التثوير العلم

الدور الذي قام به الصدر حل بعض الإشالات الت تواجه التجمع الشيع بأمراضه المزمنة؛ ولن بقيت بعض الإشالات

الأخرى الت لا يصلح لها الصدر ولا أمثاله، فبقيت قضية العلم الدين الإمام: تدريسه، وتطويره، وتقريبه للناس، والترغيب

إل اللبنان الحوزات والحسينيات، ثم ربط ذلك كله   بالهدف الأساس، وهو تحويل المجتمع الشيع لَقه فح العودة إل ف

مجتمع حرب ‐ عل حد قول فضل اله نفسه ‐ ليمهد للثورة وتحويل لبنان إل دولة شيعية.

ولد فضل اله ف عين عطا بالقرب من الحدود الإسرائيلية، وتلق تعليمه ف النجف عل يد محمد باقر الصدر ومحسن

الحيم، ويدع فضل اله دائماً أنه ليس قائداً لأي حزب أو حركة، ولنه يتمتع بنفوذ خاص بين جماهير الشيعة، وفضل

اله رجل زئبق التصورات والأفار، ويجيد المراوغة اللامية والتلاعب بالألفاظ، ولن يبق أن كل هذه المؤهلات لا

تستطيع الحياد به أو أن يحيد هو بها عن هدفه الأساس ف لبنان، ومن هذه الأفار الت تبدو متناقضة متنافرة نراه يقول: أنا

ف الحقيقة رجل حوار، ول كتب ومدرسة للحوار، وأطلب من الناس أن يحلو مشاكلهم عبر الحب والتفاهم وليس عبر



استخدام العنف[36].

وسئل ف حوار معه قريب [37]: بالأمس دعوتم إل التدرب عل الحب (كما تدربنا عل السلاح ف لبنان) فهل يعن ذلك أن

زمن السلاح قد ول برأيم؟ فأجاب: ليس من الضروري أن يون زمن السلاح ف المطلق ول؛ لأن الحياة تحتاج بحسب

طبيعتها إل حركية السلاح وترتبط بها ف الجانب الإيجاب أو السلب، لن المسألة الت أحب أن أؤكد عليها دائماً أن قضية

الحب ه قضية الحياة؛ بحيث إنك عندما تملك السلاح ‐ يجب أن تعيش معن الحب ف حركة السلاح ف يدك؛ بحيث لا

من أن تحركه لإسقاط الحياة. ومن المؤسف أن الناس لا يتدربون عل تحركه إلا من خلال خدمة الإنسان وخدمة الحياة بدلا

.أصبحنا نتحدث عن الحقد المقدس وعن البغض الإنسان البغض والحقد حت الحب؛ بل إنهم يتدربون عل

هذا اللام يجب أن نتذكر معه قول فضل اله وهو يخاطب جمهور المصلين ف بلدة النب عثمان قائلا: وعلينا أن نخطط

للحاضر والمستقبل؛ لنون مجتمع حرب!! [38] .

ثم يحاول الهروب من دوره ف تعبئة الناس للحرب والتأكيد عل دوره ف ذلك ف آن واحد بقوله: لا بد للشعب أن يعبر عن

نفسه ويأت التعبير إما عبر الوسائل التقليدية، أو بغير الوسائل التقليدية؛ ولهذا نجده اختار الهجوم الانتحاري، وهذا شل

آخر من أشال الصراع، ويعتقد من يفعل ذلك أنه يصارع إذا حول نفسه إل قنبلة حية، ويصارع أيضاً لو كانت هناك بندقية

ف يده، ولا فرق أن تموت بقنبلة ف يدك أو أن تفجر نفسك، وهذه المفاهيم الت أتحدث عنها مفاهيم عقلية!! ف مواقف

الصراع، أو ف الحرب المقدسة، عليك أن تجد أفضل الوسائل لتحقيق أهدافك، نعم إنن أتحدث عن الشعب الذي يواجه

وقد سمعت من يتهمن (مفجروا أنفس) :وجه الخصوص لم أقل لهم عل ننية والأوروبية، لالخطط الإمبريالية الأمري

بأنن أبارك الهجوم، أنا ف الواقع أدعو إل الحرية، إنن أدعو إل التحرر من الاستعمار. إذا كان الاستعمار يظلم الناس

فعل الناس أن يحاربوه، أما أن نقول: إن أتزعم الناس ف أعمال عنف فلا. ثم يلتفت ويستدير للوجهة الأخرى من سياسته

ويقول:

إننا يمن أن نأت بالتغيير ف لبنان بتعليم الشعب وتنويره داخل المؤسسات الاجتماعية، وهناك طرق أخرى يمنك أن تلجأ

ون شاذاً فلا ي يعظ بها المسيحيون، أو يفعلها الماركسيون ‐ حت نفس الطريقة الت إليها: أن تبدأ بإقناع الناس، وه

عرضه ‐ إنك حين تقنع الأغلبية السائدة بأن تهتدي بالإسلام يون وقتها لدينا الظروف السياسية المناسبة، ووقتها  تستطيع

أن توجد جمهورية إسلامية.    

ثم يعرج عل الدور الهام للخدمات الاجتماعية البيرة الت يقدمونها للناس بقوله:

إن قوتنا تمن ف قدرتنا عل صنع الناس والجماهير، وعل أن نضع أوامرنا موضع التنفيذ إنهم ينفذون أوامرنا؛ لأنهم

يعرفون أننا أقرب الناس ف تحقيق مطالبهم [39] .

فهذه عجالة من أفار الرجل الت يبين أهدافها الواقع، كما تَبِين مراوغاتها الفرية، وقد حقق فضل اله ‐ كالصدر ‐ عدة

:لبنان نوجزها فيما يل نجاحات هامة للشيعة ف

:1 ‐ توطين العلم الإمام

كانت إحدى الإشالات البرى الت كانت تواجه المجتمع الشيع اللبنان، بعد المدارس الدينية البرى، وكثرة المعوقات

الت تحول دون الالتحاق بها، وكان من أكثرها تعويقاً للاتصال بها تلك المعاناة المالية الت لا بد أن يتحملها الطالب وأهله

عند عودته من النجف أن ينقل معه هذه المدرسة ف (هفضل ال) نيط بـلذا كان الدور الذي ا ،طوال مدة طلبه للعلم الإمام

صورته وصورة مهدي شمس الدين،   وتم اعتماد ذلك عل أنه بمثابة السفر إل النجف أو إل قم، فأنشأ فضل اله (المعهد

الشرع الإسلام) وبدأ التدريس فيه، وأنشأ كذلك جمعية أسرة التآخ وحسينية الهدى، ثم بدأت المدارس ف الانتشار فيما

.نحو ما سيأت بعد عل



:كما تم اعتماد سياسة تعليمية تسهل الالتحاق بهذه المدارس، وقامت هذه السياسة الجديدة عل

أ ‐ تثير المدارس ونشرها ف الأرياف الشيعية والضواح؛ حيث تجتمع كثرة الشيعة.

ب ‐ إجراء وظيفة أو رواتب للطالب.

ج ‐ قبول الطلبة من غير شرط مدرس أو شرط يتعلق بالسن[40].

وقد ساعدت هذه السياسة التعليمية عل الخروج من سيطرة الأهل، من أفارهم وأموالهم، كما ساعدت كذلك عل تثير

سواد الطلبة الجدد.

:2 ‐ تطوير العلم الإمام

كانت التقليدية والجمود الذي أصاب العلم الإمام إحدى الإشالات الت كان ينبغ التوجه إل علاجها والتأكيد عليها،

وكان مما قاله الخمين ف ذلك: قدموا الإسلام للناس ف شله الحقيق، حت لا يتصور شبابنا أن وظيفة رجال الدين أن

يجلسوا ف أحد أركان النجف أو قم لتدارس أمور الحيض والنفاس بدلا من شغل أنفسهم بالسياسة، ومن ثم يستنتج الشباب

أنه يجب فصل الدين عن السياسة [41] .

والمعهد الشرع الإسلام سع إل إخراج  (العلم ) الإمام بلبنان من شرنقة العائلات الدينية التقليدية، وقصد إل جلاء

العاطل عن العمل، أو واعظ الناس (مواعظ تقليدية)، ومحدّثهم ف ،(اذالشح) صورة جديدة لرجل الدين تميل به عن صورة

محل ة، وإلدور الولاية العام حال مختلفة يصح معها نزوعه إل صورة بل إل الجنة إل الصلاة والصوم، ومرغبهم ف

طلاب حرص بعضهم حرصاً شديداً عل الإسلام المعهد الشرع ميادين النظر والعمل كافة، فأقبل عل الصدارة ف

الظهور بمظهر محصل العلم (العصري)  وعل  النجاح  أو التفوق ف  مضماره، ورم الطلاب ومرشدوهم من وراء ذلك

إل رفع ما لحق رجل الدين التقليدي من ازدراء، وإل محو وصمة البطالة والفراغ والجهل عنه؛ فلا يؤول ذلك إل نفض

الغبار عن دوره فحسب، بل تحل قوة العلم ف دعوته وف كلامه ومواقفه، ويشق الطريق أمام المحتذين بمثاله والمقتدين به،

فيتاثر عدد السالين طريق علوم الدين.

وجمع طلاب المعهد بين التحصيل الدين وبين أنشطة حياة عادية ووجوهها.

ومثل هذا الجمع ضروري وحيوي للدعوة وحزبها [42] .

وقد صب هذا التطوير للتعليم الدين ف مجرى تحقيق الهدف الأساس من تحويل المجتمع اللبنان الشيع إل دولة شيعية

قد تتوافق بداياتها مع البدايات الإيرانية أو تلحق بها فيما بعد فلا تقتصر السياسة عل الوجه المتصل بالمدارس والتدريس،

وعل سلك العلماء وإعدادهم؛  فه تعد الجسم الدين بغية تأطير (المجتمع الإسلام) وقيادة المعقل الشيع؛ فما العلماء

والطلبة من بعدهم وورائهم   إلا المبلغون عن الثورة، وعن مرشدها، ودولتها، وحوزاتها، وقد أول التراث الشيع العلماء

والمبلغين والدعاة دوراً خطيراً، وأناط بهم نقل العلم الإمام، أو الأدلة إليه؛ فان التشيع الإمام بين اول الفرق الت برعت

ف إعداد الدعاة وتنشئتهم ووضع رسوم عملهم.

وكان لا بد لهذا التطوير بعد هذا التأطير للمجتمع الشيع من أن يصب ف مجرى آخر للالتقاء مع حركة الصدر من أجل

الثورة بعد التثوير.

فيقول الشيخ محمد إسماعيل خليق ‐ممثل الشيخ حسين منتظري ف لبنان‐: إن الحوزات العلمية عل مدى العصور

كانت منطلقاً للثورات ضد الظالمين؛ فه مشعل لانتصار الإسلام والمسلمين ف كل العالم، ومعين الطلبة الذين يشتركون

ف العمليات الجهادية[43].

وقد تم التوسل برباط (العلم) الإمام الذي ينبغ أن يتعال عن الأقوام  والأهل واللغات، وأن يلحق  المدارس الدينية

والحوزات بـ (خط الإمام). وحملة (العلم) وأصحابه عل (العمل) ووحدت بين العمل  وبين (الحرب والقتال  والشهادة،



وتوجته بالدم)، فاستعادت من غير ملل، ولا خشية من الترار المقارنة   الت عقدها التراث الإمام بين حبر العلماء وبين

دم الشهداء، ومزجت بينهما، وجعلت مزاجهما عنواناً قاطعاً عل وحدة  "الشخصية الإسلامية" وعل فرادتها، فاستحال عالم

الدين إل أحد وجهين متلازمين لل مناضل إسلام. أما الوجه الآخر فهو المقاتل أو المجاهد. فإذا اجتمع العلم والقتال

والشهادة ف شخص واحد ارتفع الشخص إل مرتبة الولاية والمثال، وكما قال أحد شبابهم: لا بد للعلم من جهاد يمله

ويتامل معه [44].

ولهذا فقد افتخر محمد حسين فضل اله بأن هذا الجيل الذي يمثله الآن (حزب اله) قد ترب عل يديه [45].

.‐ه تعالالحلقة القادمة ‐إن شاء ال مدار حديثنا ف ه نقطة الانطلاق الت ه مع الصدر فهنا اتفق فضل ال وإل

---------------------------------------

(1) انظر مقال: صادق الموسوي، مجلة الشراع، 17/5/1993 وانظر: وضاح شرارة، دولة حزب اله، ص342.

(2) د وجيه كوثران، المسألة الثقافية ف لبنان، الخطاب السياس والتاريخ، ص20- 21.

(3) قراءة ف فر زعيم فري لبنان، ضمن حلقات الإسلام والونجرس الأمري د أحمد إبراهيم خضر، مجلة المجتمع، العدد: 953، ص45.

(4) ورد ف الموسوعة العربية العالمية، ج21/71، أن عدد الشيعة ف لبنان بلغ عام 1990م مليونا ومائت ألف نسمة، أي بنسبة 54% من السان المسلمين الذين

يمثلون 62% من سان لبنان كما تذكر مصادر أخرى أنهم يشلون 50% من نسبة السان كما ورد ضمن حلقات الإسلام والونجرس، مجلة المجتمع العدد928،

ص 29، كما أوردت مجلة المجلة ف العدد: 795 /13/4/ 1995م أن عدد الشيعة ف لبنان يبلغ 42% من مجموع سان لبنان.

(5) انظر: بهمان بختياري، المؤسسات الحاكمة ف الجمهورية الإسلامية الإيرانية، ضمن مجموعات أبحاث تحت عنوان إيران والخليج، البحث عن الاستقرار، إعداد

جمال سند السويدي، مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية، ط1، 1996، ص75.

(6) كينيث كاتزمان، الحرس الثوري الإيران، نشأته وتوينه ودوره، ص60، مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية، ط1، 1996.

،الشيع ر السياس(7) انظر: أصول مذهب الشيعة للقفاري، ج2/894، وانظر تطور الف

ص437-419.

(8) الحومة الإسلامية، الخمين، ص80.

(9) المصدر السابق، ص49.

(10) انظر إيران: تحديات العقيدة والثورة، د مهدي شحادة، د جواد بشارة، مركز الدراسات العرب الأوروب، ط1/1999، ص 19.

(11) الحومة الإسلامية، ص95.

(12) انظر حجة الإسلام: د موس الموسوي، الثورة البائسة، ص 147.

(13) انظر: مهدي نور بخش، الدين والسياسة والاتجاهات الأيديولوجية ف إيران المعاصرة، ضمن إيران والخليج، البحث عن الاستقرار ص 48.

(14) الحومة الإسلامية ص 54.

(15) الحومة الإسلامية ص 54.

(16) محمد حسين فضل اله ولاية الفقيه، ص55.

(17) المصدر السابق ص24.

(18) يا شيعة العالم استيقظوا، لحجة الإسلام موس الموسوي ص 1620.

(19) التيارات السياسية ف لبنان 1943 1952، د حسان حلاق، الدار الجامعية 1988.

(20) محمد جواد مغنية، الوضع الحاضر ف جبل عامل، ص58، نقلا عن دولة حزب اله،

ص26.

(21) السابق ص 29-24.

(22) السابق ص 47- 48.

(23) دولة حزب اله ص31-30.

(24) مغنية، مصدر سابق ص43.

(25) سوريا وإيران: تنافس وتعاون، أحمد خالدي، حسين ج أغا، ت/ عدنان حسن، دار النوز الأدبية ط1/1997م ص 1920.

(26) دولة حزب اله ص 44.

(27) أوليفيه روا، تجربة الإسلام السياس ص 178.

(28) يذكر أن الأسرة الشهابية كانت من الأسر الشيعية الت تنصرت.



(29) انظر عبد اله الغريب، وجاء دور المجوس، 409- 423.

(30) تجربة الإسلام السياس ص 178.

(31) انظر الصدر ودوره ف حركة أمل، ضمن حلقات الإسلام والونجرس الأمري د أحمد إبراهيم خضر، مجلة المجتمع، العدد: 957، ص 47.

(32) انظر: دولة حزب اله، ص 167- 169.

(33) السابق ص 79- 80.

(34) راجع ذلك ف حواره مع مجلة الوسط العدد 275/5/5/1997م.

(35) انظر هذا اللام وهو لحسين الحسين ضمن حلقات حازم صاغية الت بعنوان معرفة (بعض) لبنان، طوائف وعائلات، مناطق وأحزابا سياسية، جريدة الحياة،

العدد: /13323/19/5

1420هـ، 30/8/1999م.

(36) حوار نشر ضمن حلقات الإسلام والونجرس الأمري أجراه معه د جورج نادر، ونشر تحت عنوان قراءة ف فر زعيم دين لبنان، الأعداد: 953، 954، 955

من مجلة المجتمع.

(37) جريدة الأنباء الويتية، العدد: 8364/29/8/1999م.

(38) جريدة النهار اللبنانية، 14/5/1986م.

(39) قراءة ف فر رجل دين لبنان، مصدر سابق.

(40) انظر دول حزب اله، 135 136، 155 156.

(41) الدين والسياسة والاتجاهات الأيديولوجية ف إيران المعاصرة، ص 42.

(42) وضاح شرارة، ص 8889.

(43) جريدة السفير اللبنانية، 12/2/1987م.

(44) انظر وضاح شرارة، ص 162.

(45) انظر حواره مع مجلة: المشاهد السياس، العدد 168/30/5/1999م.

 

مجلة البيان

المصادر:


