
عالم السياسة هو عالم من التشابك والتعقيدات، كونه ميدان تقاطع وساحة صراع، فهو يتصف غالبا بالحركة والتقلب

والتغير. ومن يخالط عالم السياسة يشعر بهذه المسألة، خلافاً لؤلئك البعيدين عنه، مشتغلين ببيئات تابعة، يسودها غالبا

.ون والهدوء والثبات النسبالس

وحيث أننا تناولنا ف حلقات سابقة الانحرافات والتحديات السياسية الت تواجه المصلحين اليوم، وطبيعة البيئات

المعاصرة واختلافها عن العصور السابقة، فإننا اليوم نبن عل ما سبق أن المصلحين ف معالجاتهم ومواقفهم للأمور

يواجهون خيارات صعبة، فهم بين بدائل (أحلاها مر)! فلم تعد الخيارات الت يأملون فيها متاحة بدون تاليف وتبعات

ضخمة. وهذا من ابتلاء اله تعال لأهل هذا الزمان من المصلحين، حيث بات الإسلام غريبا، وأصبح المعروف منرا

والمنر معروفا، والصادق مذبا والاذب مصدقا، والأمين مخونا والخائن مؤتمنا، ونقضت عرى الدين وذهبت سننه،

وعدنا من حيث بدأ سلفنا.

لذلك جاء عن رسول اله –صل اله عليه وسلم: (ائتَمروا بِالمعروفِ وتَنَاهوا عن المنرِ، حتَّ اذَا رايت شُحا مطَاعاً وهوى

ثلم يهِنف براماً الصيم اائرن ونَّ مام؛ فَاونكَ العع عدكَ ونَفس ةلَيكَ بِخَاصفَع أيِهأيٍ بِرذِى ر لك ابعجاةً وؤثَرا منيدعاً وتَّبم

القَبضِ علَ الجمرِ، للعامل فيهِن مثل اجرِ خَمسين رجلا يعملُونَ مثل عملم)، فقال صحابته: يا رسول اله أجر خمسين

منهم؟! قال: (اجر خَمسين منم)[1].

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية ‐رحمه اله: "فلما طال الزمان خف عل كثير من الناس ما كان ظاهرا لهم، ودق عل كثير من

الناس ما كان جليا لهم، فثر من المتأخرين مخالفة التاب والسنة ما لم ين مثل هذا ف السلف، وإن كانوا مع هذا

مجتهدين معذورين يغفر اله لهم خطاياهم ويثيبهم عل اجتهادهم. وقد يون لهم من الحسنات ما يون للعامل منهم أجر

ذلك، وهؤلاء المتأخرون لم يجدوا من يعينهم عل ذلك الزمان، لأنهم كانوا يجدون من يعينهم عل خمسين رجلا يعملها ف

ذلك. لن تضعيف الأجر لهم ف أمور لم يضعف للصحابة فيها لا يلزم أن يونوا أفضل من الصحابة، ولا يون فاضلهم

كفاضل الصحابة، فإن الذي سبق إليه الصحابة من الإيمان والجهاد ومعاداة أهل الأرض ف موالاة الرسول وتصديقه

وطاعته فيما يخبر به ويوجبه قبل أن تنتشر دعوته وتظهر كلمته وتثر أعوانه وأنصاره وتنتشر دلائل نبوته، بل مع قلة

مثل تلك الحال أمر ما بق ه ابتغاء وجهه فسبيل ال افرين والمنافقين، وإنفاق المؤمنين أموالهم فالمؤمنين وكثرة ال

يحصل مثله لأحد، كما ف الصحيحين عنه صل اله عليه وسلم: (لا تسبوا أصحاب فوالذي نفس بيده لو أنفق أحدكم مثل

سياسة عل منهاج النبوة (الخيارات السياسية الصعبة)
الاتب : أنور قاسم الخضري

التاريخ : 16 مايو 2016 م

المشاهدات : 6224



أحد ذهبا ما بلغ مدَّ أحدهم ولا نصيفه)، وقد استفاضت النصوص الصحيحة عنه أنه قال صل اله عليه وسلم: (خير القرون

قرن الذين بعثت فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم)، فجملة القرن الأول أفضل من القرن الثان، والثان أفضل من

.[2]"الثالث مع الثان الرابع من هو أفضل من بعض الثالث، وكذلك ف ون فن قد يالثالث، والثالث أفضل من الرابع، ل

ومن ثم فإن الذي يقوم بواجبات الدين ومقتضياته ف زمن العسر والخيارات الصعبة ينال من الأجر أضعاف ما يناله من

يقوم بها ف الوضع الطبيع الذي يون فيه الدين متمنا وأهله أعزاء والبدائل متاحة. لذلك قال عليه الصلاة والسلام:

رواية: (إمام جبار)، و(سيد الشهداء حمزة بن عبدالمطلب ورجل قام إل (أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر) وف

إمام جائر فأمره ونهاه فقتله). فهذه المواطن مواطن عسرة لا يلجأ الإنسان إليها إلا وقد ضاقت به بقية الخيارات فلم يبق إلا

س تأثيره سلبا.. وهو فة، وربما –مع ذلك‐ يؤثر تأثيرا حسنا وربما لا يؤثر بل ربما ينعأن يعرض نفسه لأمر هو مظنة الهل

ذلك مجتهد مأجور.

والتجديد ف الدين والإصلاح ف الأمة هو من هذه الواجبات الت تمثل تحديا أيضا، ف ضوء بعد الأمد عن زمن النبوة وكثرة

الخلافات والانحرافات وقلة الناصر.. (طُوب للغُرباء)، قيل: ومن الغرباء يا رسول اله؟ قال: (انَاس صالحونَ قَليل ف نَاسِ

سوء كثيرٍ, من يعصيهِم اكثَر ممن يطيعهم). وهؤلاء القلة هم الذين بشر بهم الرسول بقوله: (أمت كالغيث لا يدرى أوله خير

أم آخره). فـ"الغريب ف آخر الإسلام كالغريب ف أوله وبالعس، لقوله عليه الصلاة والسلام: (بدأ الإسلام غريباً وسيعود

غريباً كما بدأ فطوب للغرباء من أمت)، يريد المنفردين عن أهل زمانهم"[3].

ولا يمن الإصلاح ولا التجديد بعيداً عن دائرة السياسة الت ه موقع التوجيه وصناعة الشعوب. فإن المصلح والمجدد لا

يسعه أن يصلح أو يجدد ف دين الناس وحياة المجتمع دون أن يتعرض للسياسة أو أن تتعرض له السياسة. ولذلك فإن

موس –عليه الصلاة والسلام‐ لمـَّا دعا قومه ف ظل حم فرعون، مع ما كان قد ظهر من قتل فرعون لل من آمن

بن حيث قتل امرأته وماشطة ابنته وسحرته وهم القريبون منه والمقربون إليه، كانت دائرة الإيمان به ضيقة ف ،بموس

إسرائيل نتيجة طبيعة الظرف المحيط بهم.. قال تعال: {فَما امن لموس ا ذُرِيةٌ من قَومه علَ خَوفٍ من فرعونَ وملَئهِم انْ

نْتُمنْ كلُوا اكتَو هلَيفَع هبِال نْتُمما نْتُمنْ كا ما قَوي وسم قَالو ،ينرِفسالْم نلَم نَّهاضِ ورا الٍ فنَ لَعوعرنَّ فاو منَهفْتي

.[4]{رِينافْال مالْقَو نكَ متمحنَا بِرِنَجو ،ينمالظَّال ملْقَوتْنَةً للْنَا فعتَج  نَابلْنَا ركتَو هال َلفَقَالُوا ع ،ينملسم

فقد قال بعض المفسرين –وف مقدمتهم ابن عباس‐ بأن الآية تدل عل أن القليل من قوم موس هم من آمن به ف مصر،

وهو ما عبر القرآن الريم عنه بالذرية. وذلك نظرا لطبيعة خوفهم من فرعون الذي كان متجبراً مجرماً باغياً عاتياً متعدياً؛

وعل تخوف من أشراف قومهم[5]. يقول محمد رشيد رضا –عند تفسيره لهذه الآية ف المنار: "أي آمنوا عل خوف من

فرعون وملئهم، أي أشراف قومهم الجبناء المرائين الذين هم عرفاؤهم عند فرعون فيما يطلب هو منهم، فإن الملوك يستذلون

الشعوب ويستعبدونهم برؤساء وعرفاء منهم".

ولهذا، ولأن الإيمان لا يمن أن ينموا ف بيئة الخوف والاستبداد، كان من مهمة موس وهارون –عليهما الصلاة والسلام‐

و يلائرسا ننَا بعم لسركَ فَاِبر وسنَّا را فَقُو اهيتذيب فرعون وكفره من مصر: {فَاحال ت إسرائيل ف إخراج بن

تُعذِّبهم قَدْ جِىنَاكَ بِاية من ربِكَ والسَم علَ من اتَّبع الْهدَى}[6]؛ فقد شرع اله الهجرة للمؤمنين طلبا للأمن الذي يتمتعون

ه عليه وسلم‐ إلال مصالحهم، فقد هاجر أصحاب الرسول –صل فيه بممارسة شعائرهم وتأدية عباداتهم والقيام عل

الحبشة، أسوة بإبراهيم –عليه الصلاة والسلام‐ الذي هاجر للشام ثم مصر، طلبا للأمان، رغم كونهما كانتا دار جاهلية

.وملك جاهل

مةُ ظَالئَالْم مفَّاهتَو نَّ الَّذِينا} :فهذه سنة اجتماعية، فإنه لا إيمان ولا حياة مع الاستبداد والظلم والفساد، يقول تعال

ماهواكَ مولَئا فَايهوا فاجِرةً فَتُهعاسو هال ضرا نَت لَمضِ قَالُوا ارا ف ينفعتَضسنَّا مقَالُوا ك نْتُمك يمقَالُوا ف هِمنْفُسا



سكَ عولَئفَا ،ًبِيتَدُونَ سهي يلَةً وونَ حيعتَطسي  ِالْوِلْدَانو اءّسالنالِ وجِالر نم ينفعتَضسالْم ا، ايرصم تاءسو نَّمهج

نم جخْري نمةً وعسا ويرثا كاغَمرضِ مرا جِدْ في هال بِيلس ف اجِرهي نما، وا غَفُورفُوع هانَ الكو منْهع فُوعنْ يا هال

بيته مهاجِرا الَ اله ورسوله ثُم يدْرِكه الْموت فَقَدْ وقَع اجره علَ اله وكانَ اله غَفُورا رحيما}[7]، فالهجرة هدفها الأمن

نوا مراجه لَّذِينكَ لبنَّ را ثُم} :دنياه. قال تعال ن من ممارسة دينه ولم يسلم فريم طالما أن المسلم لم يتموالعيش ال

ه تعال[8]، فالهجرة قرينة الفتنة، بل غالبا ما يصلها ال{يمحر ا لَغَفُوردِهعب نكَ مبنَّ روا اربصدُوا واهج نُوا ثُما فُتدِ معب

بإخراج الافرين للمؤمنين من أرضهم[9].

خيارات أمة!

وإن خيار الفرد لنفسه أو لخاصته ليس كخياره لجماعة من الناس، فما يصلح لفرد أو أفراد معدودين قد لا يصلح لشعب

لهم جميعا ف افة الناس بأن يهاجروا من بلد الفتنة قد لا يتسنكامل أو أمة كاملة بمختلف طوائفها وأطيافها. فالفتيا ل

جميع الأحوال، لذلك فعل المفت أن يقدر حال الجميع وألا يلفهم ما لا يطيقون. خاصة إذا كانت البدائل المناسبة غير

متاحة.

وهنا استشهد بفتوى شيخ الإسلام ابن تيمية ف أهل ماردين، وه بلدة احتلها التتار ف زمن ضعف المسلمين وتالب

ه: عن بلدة ‏"‏ماردين‏"‏ هل هرحمه ال– لئن لأهل الإسلام النزوح إليها؛ حيث سيم الأعداء عليهم، وغياب البيئة الآمنة الت

بلد حرب أم بلد سلم‏؟‏ وهل يجب عل المسلم المقيم بها الهجرة إل بلاد الإسلام أم لا‏؟‏ وإذا وجبت عليه الهجرة ولم يهاجر،

وساعد أعداء المسلمين بنفسه أو ماله، هل يأثم ف ذلك‏؟‏ وهل يأثم من رماه بالنفاق وسبه به أم لا‏؟‏ فأجاب‏:  بأن "المقيم بها

إن كان عاجزا عن إقامة دينه، وجبت الهجرة عليه‏.‏ وإلا استحبت ولم تجب‏. ومساعدتهم لعدو المسلمين بالأنفس والأموال

محرمة عليهم، ويجب عليهم الامتناع من ذلك، بأي طريق أمنهم، من تغيب، أو تعريض، أو مصانعة‏،‏ فإذا لم يمن إلا

بالهجرة، تعينت‏"، ثم قال: "وأما كونها دار حرب أو سلم، فه مركبة‏:‏ فيها المعنيان، ليست بمنزلة دار السلم الت تجري عليها

أحام الإسلام، لون جندها مسلمين‏.، ولا بمنزلة دار الحرب الت أهلها كفار، بل ه قسم ثالث يعامل المسلم فيها بما

يستحقه، ويعامل الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه‏"[10].

و"ما قرره [ابن تيمية] ف هذه الفتوى من جواز الإقامة ف البلد الذي تغلَّب عليه الفار إذا تمن المسلمون من إقامة دينهم،

قد شاركه فيه غير واحد من أهل العلم، فف فتاوى شهاب الدين الرمل: سئل عن المسلمين الساكنين ف وطن من الأوطان

الأندلسية يسم أرغون وهم تحت ذمة السلطان النصران، يأخذ منهم خراج الأرض بقدر ما يصيبونه فيها، ولم يتَعدّ عليهم

بظلم غير ذلك لا ف الأموال ولا ف الأنفس، ولهم جوامع يصلون فيها ويصومون رمضان ويتصدقون ويفون الأسارى من

أيدي النصارى إذا حلّوا بأيديهم، ويقيمون حدود الإسلام جهراً كما ينبغ ويظهِرون قواعد الشريعة عياناً كما يجب، ولا

يتعرض لهم النصارى ف شء من أفعالهم الدينية ويدْعون ف خطبهم لسلاطين المسلمين من غير تعيين شخص، ويطلبون

من اله نصرهم وهلاك أعدائهم الفار، وهم مع ذلك يخافون أن يونوا عاصين بإقامتهم ببلاد الفر. فهل تجب عليهم

أو عل ،ه تعاللفوهم الارتداد والعياذ بالأمان أن ي أنهم ليسوا عل هذه الحال من إظهار الدين، نظراً إل الهجرة، وهم عل

إجراء أحامهم عليهم، أو لا تجب نــظراً إل ما هــم فيه من الحال المذكور؟

فأجاب: لا تجب الهجرة عل هؤلاء المسلمين من وطنهم لقدرتهم عل إظهار دينهم به، ولأنه صل اله عليه وسلم بعث عثمان

يوم الحديبية إل مة لقدرته عل إظهار دينه بها، بل لا تجوز لهم الهجرة منه، لأنه يرج بإقامتهم به إسلام غيرهم، ولأنه دار

إسلام فلو هاجروا منه صار دار حرب، وفيما ذكر ف السؤال من إظهارهم أحام الشريعة المطهرة وعدم تعرض الفار لهم

بسببها عل تطاول السنين الثيرة ما يفيد الظن الغالب بأنهم آمنون منهم من إكراههم عل الارتداد عن الإسلام أو عل إجراء

.فر عليهم. انتهام الأح



وف فتاوى أب القاسم السمرقندي: قال العبد: هذه البلية الواقعة ف زماننا باستيلاء الفار عل بعض ممالك الإسلام لا بد

فيها من تعريف الأحام، أما البلاد الت ف أيديهم فلا شك أنها بلاد الإسلام لا بلاد الحرب، لأنها غير متاخمة لبلاد الحرب،

ولأنهم لم يظهروا فيها حم الفر بل القضاة مسلمون، ومن قال منهم أنا مسلم أو يشهد باللمتين يحم بإسلامه، ومن

وافقهم من المسلمين فهو فاسق غير مرتد ولا كافر وتسميتهم مرتدين من أكبر البائر، لأنه تنفير عن الإسلام وتقليل لسواده

المنافقين مع الوح ه عليه وسلم علال ام الإسلام من صاحب الشرع صلأح بذلك حجةً إجراء فر، وكفال وإغراء عل

الناطق بنفاقهم. والملوك الذين يطيعونهم عن ضرورة مسلمون، وإن كان عن غير ضرورة فذلك وهم فساق. انته. ومثلها

فتوى الإمام المازري المال رحمه اله"[11].

فهذه الفتاوى وغيرها مما ظهرت ف زمن الاستضعاف من علماء أجلاء وأئمة مجتهدون كانت استيعابا للحال الذي آلت إليه

الأمة، والظروف الت تبدلت وتغيرت حت أصبح المسلمون غرضا لأعداء اله ف الشرق والغرب مع غياب لدولة الإسلامية

.الجامعة المانعة والمدد الإسلام

والفتوى ف القضايا السياسية ه فتوى ف مسائل عامة، تتعلق بل من يعنيهم الأمر سلبا وإيجابا، والداخلين ف الخطاب

وغير الداخلين فيه؛ خاصة ف زماننا هذا. فإن ما يفت به بعض العلماء ظنا منهم أنهم بذلك إنما يخاطبون جمهورهم

ويوجهون أتباعهم غير أبهين بردود الفعل وتقاطع الأمور ومآلات الفتيا يعدُّ مخالفة شرعية لمبادئ السياسة الشرعية والحمة

ف الخطاب الذي أمر اله به.

فمدار جميع الطاعات هو قيام مقتضياتها، وتوفر شروطها، وانتفاء موانعها، والتمن من وسائلها، والتيقن من صلاح

مآلاتها. وأيما طاعة أو تليف سقطت عنه أي من هذه المعان لم ين معتبرا شرعا، وعليه فلا يؤاخذ المقصر فيه إن كان

فعلا، أو المستطيل عليه إن كان تركا، ولا يؤثم ولا يذم. وهذا أمر معلوم أيضا من الدين بالضرورة، ومعلوم من كلام وقواعد

السلف ف كثير من أقوالهم ومؤلفاتهم، خاصة بعد ما وقع ف الأمة من الخلاف ف الأصول والفروع، والمسائل العملية

والعلمية، بشل يعجز الطالب عن إدراكه فضلا عن العوام.

إذا ساء الزمان قلت خيارات المحسنين:

وكلما كان البعد عن عهد النبوة أكبر كان ذلك أرع، ولذلك فإن كثيرا من أحاديث الرسول –عليه الصلاة والسلام‐ تشير

إل ما سوف يلحق بالأمة من الفساد الذي يصبح معه أهل الصلاح والإصلاح غرباء ف الناس، حت أن الأمر ليبلغ مبلغا

عظيما لا يستطاع فيه ‐مثلا‐ الإنار الامل. قال صل اله عليه وسلم: (والذي نفس بيده.. لا تفن هذه الأمة حت يقوم

الرجل عل المرأة فيفترشها ف الطريق، فيون خيارهم يومئذ من يقول: لو واريتها خلف هذا الحائط)[12]. وهذا الأمر

يأت ف ظل اندراس الدين وانطماس معالمه وذهاب العلماء الأصلح فالأصلح، وكثرة الخبث، وتزعم الفاسدين المفسدين

لحياة الناس.

والإسلام يتعامل مع كل حال تصل إليه البشرية بمقتض وظروف تلك الحال، وف ضوء سنن اله وأقداره الونية

والاجتماعية. روى حذيفة بن اليمان ‐رض اله عنه عن الرسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ أنه قال: (يدرس الإسلام كما

يدرس وش الثوب، حت لا يدري ما صيام ولا صدقة ولا نسك، ويسري عل كتاب اله ف ليلة فلا يبق ف الأرض منه

آية، ويبق طوائف من الناس الشيخ البير والعجوز البيرة يقولون: أدركنا آباءنا عل هذه اللمة لا إله إلا اله فنحن

نقولها!)، قال صلة بن زفر –وهو الراوي لحذيفة: فما تغن عنهم لا إله إلا اله، وهم لا يدرون ما صيام ولا صدقة ولا نسك؟!

فأعرض عنه حذيفة، فرددها عليه ثلاثا كل ذلك يعرض عنه حذيفة، ثم أقبل عليه ف الثالثة فقال: "يا صلة تنجيهم من

النار".[13]

لذلك قال ابن تيمية ‐رحمه اله: "إنَّ الأمنة الت تفتر فيها النُّبوة لا يون حم من خَفيت عليه آثار النبوة حت أنر ما



جاءت به خطا كما يون حمه ف الأمنة والأزمنة الت ظهرت فيها آثار النبوة"[14]. ويقول أيضا: "وكثير من الناس قد

ينشأ ف الأمنة والأزمنة الت ينْدَرِس فيها كثير من علوم النُّبوات حت لا يبق من يبلّغ ما بعث اله به رسوله من التاب

والحمة، فلا يعلم كثيرا مما يبعث اله به رسوله ولا يون هناك من يبلّغه ذلك، ومثل هذا لا يفر، ولهذا اتفق الأئمة عل أنَّ

من نشأ ببادية بعيدة عن أهل العلم والإيمان، وكان حديث العهد بالإسلام فأنر شيىا من هذه الأحام الظاهرة المتواترة فإنه

لا يحم بفره حت يعرف ما جاء به الرسول، ولهذا جاء ف الحديث: (يات علَ النَّاسِ زَمانٌ لا يعرِفُونَ فيه صلاةً ولا زَكاةً

ولا صوما ولا حجا الا الشَّيخَ البِير والعجوزَ البِيرةَ، يقُولُونَ: ادركنَا آباءنَا وهم يقُولُونَ: لا الَه الا اله، وهم لا يدْرونَ

صلاةً ولا زَكاةً ولا حجا، فَقَال: ولا صوم ينْجِيهِم من النَّارِ)[15]".[16]

ومع انتشار الفساد وكثرة الفتن وتنازع الآراء واختلاف المذاهب وتراجع الصلاح وأهله، وإقصائهم عن مواقع التأثير،

ون من الضروري جداً علوضعف حيلتهم وقلة ناصرهم، يصبح من المتعذر بيان الحق جليا، ووضوح السنة وبروزها، وي

حملة الدين المجددين المصلحين إعادة أولوياتهم لحاقا بعجلة الفساد أن تزيد سرعتها ويتعاظم انحرافها، موحدين فقههم

للمسائل بحيث لا يطعن بعضهم ف اجتهادات بعض. ومبن هذه القضية كما يقول ابن القيم –رحمه اله تعال‐ تحت

عنوان (تغير الفتوى واختلافها بحسب تغير الأزمنة والأمنة والأحوال والنيات والعوائد): "هذا فصل عظيم النفع جداً، وقع

بسبب الجهل به غلط عظيم عل الشريعة، أوجب من الحرج والمشقة وتليف ما لا سبيل إليه ما يعلم أن الشريعة الباهرة

المعاش والمعاد، وه م ومصالح العباد فالح به، فإن الشريعة مبناها وأساسها عل رتب المصالح لا تأت أعل ف الت

عدل كلها ورحمة كلها ومصالح كلها وحمة كلها"[17].

فأساس مبن صلاح الشريعة الإسلامية لل زمان ومان وأمة إنما هو استيعابها لأحوال الناس وما يستجد ويتغير فيها من

ظروف ومعان لم تن قائمة. ولولا ذلك، ولو أن الشريعة قصرت الناس ف خطابها عل أحسن أحوالهم لسقط شأنها مع

القرن الأول الذي دخل معه ف أحوال المسلمين ما لم تخطئه أعين الصحابة –رضوان اله عليهم‐ وهم يعايشون التحولات

الت باتت ف الأمة، ف عقائدها وعباداتها وأخلاقها وسياساتها وحياتها العامة.

فإن اله تعال أعلم بعباده، وأعرف بما يون منهم، وقد وسع كل شء رحمة وعلما، وهذا الوصف لازم لشريعته بالضرورة،

فإنه لا معن لأن يتصف اله بسعة العلم والرحمة دون خطابه وتليفه –سبحانه حاشاه؛ بل إن خطابه وتليفه علم كله

ورحمة كله وحمة كله. وما وقع عل الناس من حرج أو ضيق يفوت عليهم مصالحهم الدينية والدنيوية إلا من قبيل أنفسهم

واله ورسوله بريئان من ذلك.

والعبرة ف هذا الشأن لأهل العلم المجتهدين، القادرين عل فهم الشريعة فهما شاملا وكاملا، وفقهها فقها دقيقا وعميقا؛

والذين وهبوا من سماحة النفس ورشد العقل ما يجعل توقيعهم عن رب العالمين توقيعا صحيحا يرض اله عنه ويثيبهم

عليه، وتظهر ثمرته إن لم ين ف الجيل الذي عاشوا فيه قدوة وقادة فلا أقل من الأجيال الت تليهم، لأن من شأن ثمرتهم أن

ه عليه وسلم‐ علال الرسول –صل اة النبوة ومن هدي الرسالة. لذلك أثنون مباركة عميمة النفع، لأنها من مشت

(الخلفاء الراشدين المهديين من بعده)، وهو لم يخصص أسمائهم، فل من شهدت له الأمة بهذا الوصف: الرشد، والهداية،

كان أهل استحقاق لها. أكان من الأربعة المجزوم بدخولهم ف هذا الوصف ابتداء، أو غيرهم، كمعاوية وعمر بن عبدالعزيز

وهارون الرشيد وصلاح الدين الأيوب، بل وكل من تول ولاية صغير أو كبيرة وسار فيها بسير الرسول –صل اله عليه

وسلم‐ وصحابته من بعده، فإنه خلف لهم ف تلك الولاية.

وينبغ التأكيد هنا عل جملة من المعان الت تمثل أرضية للموضوع، فه مقدمات منطقية يناسب سردها ف هذا

المقام، ومنها:

أولا: أن اله تعال ميز بين البشر جميعا:



فهنـاك المؤمـن والـافر، والطيـع والعاصـ، وطـالب الهـدى المسـترشد، والمضـل الغـوي؛ والمؤمنـون أصـناف: فالسـابق

بالخيرات والمقتصد والظالم لنفسه، والطيع درجات، كما أن الفار أصناف: فمنهم الملحد، ومنهم المشرك، ومنهم الذي

أخذ من الإيمان وترك. وميز اله ف الفار أخلاقهم: فمنهم الأمين ومنهم الخائن، ومنهم الصادق ومنهم الاذب، ومنهم

الفاجر ف خصومته ومنهم من يؤمل ف هدايته؛ كما ميز ف المؤمنين أخلاقهم: فمنهم الصادق بوعده، ومنهم الخائن، ومنهم

المطفف.. ومنهم ومنهم.

ولو استطردنا ف تمييز اله لعباده وفقا لمقاييس الإيمان أو مقاييس الخُلق أو مقاييس العلم والسلوك لما أسعف المقام.

والمقصود أن هذا التمييز ف تصنيف الناس مبناه عل استيعاب صنوفهم بالخطاب والبلاغ والتعامل، فليس الناس جملة

واحدة ف نظر الشرع حت يحملون عل خطاب واحد أو كيفية واحدة من التليف.

ثانياً: أن اله تعال ميز أحوال الناس أنفسهم بين ظرف وآخر:

فميز ف أحوال المؤمنين قبل الهجرة وبعدها،وبين أحوال المنافقين بين فترة وأخرى، وأحوال الفار بين بدء الدعوة

وختامها. كما ميز بين حال سحرة فرعون قبل الإيمان وبعده، وحال بن إسرائيل قبل بعثة موس –عليه الصلاة والسلام‐

وبعدها. وميز تعال بين أحوال بلوغ الإنسان من الطفولة حت الرشد، وبين أحوال النساء ف الناح، وهذا.

تباين الخطاب ف الأحوال للفرد وللجماعة، ووصف كل مقام بما يناسبه من الأوصاف، مغزاه أيضا عل وهذا التمييز ف

حال عن حال، والتليف أيضا، والتعامل. وهذا أوضح من أن يستدل عليه.

ثالثاً: أن اله تعال لم يعتبر الإيمان درجة واحدة ولا المعصية ولا البدعة ولا الظلم ولا الفر:

فإن الإيمان عند أهل السنة والجماعة، وهو الصحيح ف التصور الإسلام، يزيد وينقص، كما يتفاضل أهله فيه. واعتبار

الإيمان كتلة واحدة يزول بزوال بعضه ويعم ببقاء أجزاءه جر عل المسلمين عبر التاريخ نماذج متطرفة من الأحام

.هم من كفر بعموم المعاصبيرة، وتبعهم من ذهب مسلفير بالوالمواقف والتعامل مع الخلق. فظهر الخوارج القائلين بالت

وظهر المرجئة الذين جعلوا إيمان فرعون كإيمان موس معن واحدا، فخلطوا الإيمان بالفر والمعصية حت زينت للناس

فتلبسوا بها. وظهر القائلين بالأمر بالمعروف والنه عن المنر الخارجين عل كل إمام ظالم أيا كان ظلمه ليمزقوا الأمة

تحت رايات كانت ه الأخرى مصابة بلوثة الظلم والبغ، فأداروا عجلة الصراعات السياسية بين الطامحين للسلطة وكانوا

سلما لهم.

وهذا التقرير لزيادة الإيمان ونقصانه لاعتبار الخطاب الذي يجب أن يوجه للمرء ف كل حالة، والتليف الذي يجب عليه،

وأسلوب التعامل الأول ف حقه. فليس هجر الرسول –صل اله عليه وسلم‐ للثلاثة الذين خلفوا كهجره لبقية المنافقين،

وليس هجره لظاهري النفاق كهجره لمن تخف به. وسيرة الرسول –صل اله عليه وسلم‐ تنب عن اعتبار حالة المرء مع

الإيمان ف كثير من القضايا، استنادا إل مبدأ القبول من كل امرئ بقدر طاقته وحسب وسعه الذي نصت عليه الشريعة.

فلم يلف أتباعه من الإيمان والعمل ما خاطب به بعضهم، بل لم يذمهم عل التقصير عن ما جاء به السابقون منهم كأب بر

وعمر.

رابعاً: أن اله تعال لم يعتبر الزمان زمانا واحدا:

بل ميز سبحانه وتعال بين زمان وزمان، اعتبارا لحال نمو البشرية وتطورها. لذلك اختلفت الشرائع ف تفاصيل أصولها

اللية. وكان لل شريعة تدرج ف البيان والخطاب يناسب قرب أو بعد العهد برسالة سابقة أو أثارة من علم سابق. ولذلك

فإن الصحيح ف شأن أهل الفترة أنهم إن أقاموا عل أصول الديانة من التوحيد والتصديق بالرسالة والبعث والجزاء كانوا

من أهل الجنة، ومن تلبس منهم بشء لم تقم له فيه بينة فتن ف عرصات يوم القيامة وكان تحت المشيئة، ومن تلبس بأمر

كانت له فيه بينة من أثرة من علم صحيح ظاهر كان من أهل النار.. واله أعلم.



وهذا الاعتبار للزمان ف حال النبوة وبعدها، ولذلك جاءت الأخبار بأنه ما يقع من بعد النبوة من الانحرافات أمر سنن لا

تخلو منه أمة من الأمم. وهو ما أطلق عليه ف القرآن "طول الأمد"، حيث ينشأ ف الأمة من لا يعرف حقيقة الجاهلية وفضل

الإسلام وكيف نشأ هذا الدين حت تمن ف الناس. وقد شهد الرسول –صل اله عليه وسلم‐ بأفضلية زمانه ثم الذي يليه،

ثم الذي يليه، وهذا. وأخبر أيضا بأنه لا يأت عليم زمان إلا والذي بعده شر منه.

فقياس الناس أو أحوالهم عل زمان واحد تلف ف غير محله، لا يوافق شرعا منزلا ولا سنة متبعة ولا عرفا كونيا وعادة

تاريخية.

استيعاب الشريعة للخيارات المتاحة وإن كانت مخالفة لها:

ف امها وأخبارها صالحة من حيث هوإذا قررنا هذه المقدمات تقرر أن الشريعة وإن كانت مفرداتها وتفاصيلها وأح

المطلق النظري، إلا أن تطبيقها ف الناس بلاغا أو إعمالا أو مطالبة يخضع ف صلاحيته لتلك الاعتبارات. فليس كل خبر

كل أحد، وليس كل أمر أو نه كل وقت وعل أي ظرف ولأي شخص، وليس كل واجب تجب إقامته ف صالح للبلاغ ف

يجب ممارسته ف أي زمان وأي مجتمع. ومن فهم خلاف ذلك وتلف ما لم تتلفه الشريعة فسد وأفسد، وهلك وأهلك، وكان

ما يأتيه باسم الشريعة قضاءا عل أنوارها وطمسا للهدي الإله القائم عل تزيين الإيمان وتريه الفر والفسوق والعصيان.

ــم ــكَ ه ولَئانَ اــي صالْعو ــوق الْفُسو ــر ــم الْفْ لَيا هــر كو مِــوب ــ قُلُ ف ــه ــانَ وزَينَ يما ــم لَيا ــب بح ــه ال ــن َلو} :قــال تعــال

الراشدُونَ}[18].

وهدي الأنبياء –عليهم الصلاة والسلام‐ ف ذلك أكمل الهدي وأكمله، وف مقدمتهم محمد –عليه الصلاة والسلام.

من هنا تنشأ الخيارات الصعبة عل المصلحين إذا لم ين لهم بد ف أن يختاروا إلا بين شرين، أو مفسدتين، أو منرين، أو

ظلمين! وهذا الاختيار يعن قبول وجود هذا الشر (أو المنر أو الفساد أو الظلم) وقيامه بل وتمنه أحيانا، لا بل نصرته عند

الضرورة! وإنار المنر عليه! لا لشء سوى لأن البديل عنه ليس هو الخير، أو المصلحة، أو المعروف، أو العدل، بل ما هو

أسوء منه اعتبارا ف الشرع وف العقل.

وهذه القضية منشأها من أمر مسلم به، وهو أن كثيرا من أحوال الناس وعوائدهم وشئونهم ترتبط ببعضها البعض، وتتأثر

ببعضها البعض، بحيث أنه يصعب ف أحيان كثيرة فصل أمر منها عن لوازم تلحقه إما بفعل الطبع أو العادة أو العرف أو

السنن. وف صحيح البخاري أن معاذ بن جبل –رض اله عنه‐ كان رديف الرسول –صل اله عليه وسلم‐ فقال له: (يا

ه عله ورسوله أعلم! قال: (فإن حق اله؟)، فقال معاذ: الال العباد وما حق العباد عل ه علمعاذ تدرى ما حق ال

العباد أن يعبدوا اله ولا يشركوا به شيئا، وحق العباد عل اله أ يعذب من لا يشرك به شيئا)، فقال معاذ –وهو الحريص

عل نشر العلم وتبشير المسلمين: يا رسول اله أفلا أبشر الناس؟ فقال له عليه الصلاة والسلام: (لا تبشرهم فيتلوا).

ونحو هذا الحديث ما جاء ف مسلم عن أب هريرة –رض اله عنه‐ أن رسول اله –صل اله عليه وسلم‐ قال له: (فمن

لقيت من وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا اله، مستيقنا بها قلبه، فبشره بالجنة)، فان أول من لقيه عمر بن الخطاب.

خر هريرة  حت أب أنه ضرب بيده بين ثدي ا أمره به الرسول من البلاغ، حتأبو هريرة عم وفيه أن عمر بن الخطاب نه

صريعا ف الأرض، وأمره بالرجوع إل الرسول، فرجع إليه وهو مجهش بالباء. وفيه أن عمر قال للنب –عليه الصلاة

والسلام‐ وهو يشرح موقفه: "يا رسول اله.. بأب أنت وأم. أبعثت أبا هريرة بنعليك، من لق يشهد أ إله إلا اله مستيقنا

بها قلبه بشره بالجنة؟"، فقال له الرسول: (نعم)، قال: "فلا تفعل، فإن أخش أن يتل الناس عليها، فخلهم يعملون". فقال

رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ لأب هريرة: (فخلهم)!

فإن لازم إخبار الناس ‐وغالبهم يركنون إل الأمان‐ أنهم إذا أخبروا بهذه الأخبار والبشارات أضاعوا الأسباب وفرطوا

فيها، فضيعوا ما كان مقصودا من هذه البشارات من زيادة الإيمان وغرس حسن الظن باله، لأن من ساءت أفعاله ساء ظنه



بربه. فلما كان ف الأمر قدرا من التلازم الذي لا يفوت عل صاحب بصيرة بحال الناس مع الإيمان والأمان نه معاذ عن

الإبلاغ، ورض الرسول الريم باعتراض عمر عل أمر واجب من رسول اله.

والأمر ف جلب المصالح العظم بتفويت أدناها أو باحتمال شء من المفاسد الأقل معها لا يجهله كثير من العقلاء ولا

:عقولهم، فقال تعال ائن فال شأن الجهاد حرك فيهم هذا المعن المؤمنين ف ه تعالرونه. لذلك لما خاطب اليستن

نْتُماو لَمعي هالو مَل شَر وها وىوا شَيبنْ تُحا سعو مَل رخَي وها وىوا شَيهرَنْ تا سعو مَل هرك وهو تَالالْق ملَيع بتك}

 تَعلَمونَ}[19]. فلما كان ف القتال منافع لهم من العزة والتمين، واصطفاء الشهداء ونيل الدرجات العالية ف الجنة،

وكبت عدوهم ورد عدوانه، والغنيمة، استحثهم بظاهرها كما قص عليهم ف سورة البقرة، وإن كان ف القتال شء من إزهاق

الأنفس. وطبيعة الإنسان أن يحصل عل مصالحه كاملة أو قريبا من ذلك، فالحرص دائما قرينه، وإن لم يوفق ف الأمر عينه.

غير أن الإشال ف قبول المفسدة لتفويت ما هو أعظم منها، أو تمسا بما يقارنها من مصلحة عظم تضيع بزوالها. فإنه

أمر تتبلد عنده بعض العقول وتحار فيه بعض الألباب، نظرا لأن الفساد –ف ذاته‐ غير محبوب ف طبيعة الفطر السليمة

والعقول النيرة. خاصة وأن كثيرا من الناس لا يستطيع أن يقيم العلاقة بين هذه الأمور بشلها الصحيح، ويرى أن بمقدوره

فعل هذا أو ترك ذاك دون لازم. وهذا ناش من قلة الخبرة وضعف الفقه وقصر النظر. ولذلك اعتذر بعض من اعتذر عن

الجهاد خشية الفتنة الت قد تصيبه، فقال اله لهم: {ومنْهم من يقُول اىذَنْ ل و تَفْتنّ ا ف الْفتْنَة سقَطُوا}[20]، فإن الفتنة

الت اعتذروا بها لا تقابل مصالح الجهاد العظم وما يترتب عليه من المنافع.

ه عبداً سمع مقالتر اله عليه وسلم: (نضال الدين بين منزلتين العلم والفقه، قال صل معرفتهم ف ولذلك تميز الناس ف

فوعاها ثم بلغها عن، فرب حامل فقْه ليس بفقيه، ورب حامل فقه إل من هو أفقه منه)[21]. فقد اعتبر مقالته ‐آية أو

بالنص وليس النص فقال: (فر مقصودا لدى الشارع هو الفقه الذي ف أوضح أن الأعل حديثا‐ ذات شقين نص وفقه، ثم

حامل فقْه ليس بفقيه، ورب حامل فقه إل من هو أفقه منه)؛ ولذلك دعا لعبداله بن عباس –رض اله عنهما‐ بقوله:

(اللهم فقهه ف الدين)[22]، وف رواية: (اللهم فقهه ف الدين وعلمه التأويل)[23].

وهذه المسألة قديمة، وقد أخذت حظها ف كل زمان وفترة بحسب ما ظهر ف ذلك الزمن وتلك الفترة من الحاجة. وهذا لا

يعن أنها مسألة غائبة عن سيرة النب –صل اله عليه وسلم‐ ف مة والمدينة، وقبل الهجرة وبعدها، ومع أصحابه

وخصومه وأعداءه. بل كل من تلم فيها استشهد لها من وقائع السيرة ما حضره من الحجة والبرهان.

يقول ابن القيم ‐رحمه اله‐ ف هذه المسألة: "النب ‐صل اله عليه وسلم‐ شرع لأمته إيجاب إنار المنر ليحصل

بإناره من المعروف ما يحبه اله ورسوله، فإذا كان إنار المنر يستلزم ما هو أنر منه وأبغض إل اله ورسوله فإنه لا

يسوغ إناره، وإن كان اله يبغضه ويمقت أهله؛ وهذا كالإنار عل الملوك والولاة بالخروج عليهم، فإنه أساس كل شر وفتنة

إل آخر الدهر، وقد استأذن الصحابة رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ ف قتال الأمراء الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها

وقالوا: أفلا نقاتلهم؟ فقال: (لا ما أقاموا الصلاة)، وقال: (من رأى من أميره ما يرهه فليصبر ولا ينزعن يداً من طاعته).

ومن تأمل ما جرى عل الإسلام ف الفتن البار والصغار رآها من إضاعة هذا الأصل، وعدم الصبر عل منر، فطُلب

إزالتُه، فتولد منه ما هو أكبر منه، فقد كان رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ يرى بمة أكبر المنرات ولا يستطيع

تغييرها، بل لما فتح اله مة وصارت دار إسلام عزم عل تغيير البيت ورده عل قواعد إبراهيم، ومنعه من ذلك ‐مع قدرته

عليه‐ خشيةَ وقوع ما هو أعظم منه من عدم احتمال قريش لذلك، لقرب عهدهم بالإسلام، وكونهم حديث عهد بفر؛ ولهذا لم

يأذن ف الإنار عل الأمراء باليد لما يترتب عليه من وقوع ما هو أعظم منه كما وجد سواء.

فإنار المنر أربع درجات:



وإن لم يزل بجملته، الثالثة: أن يخلُفَه ما هو مثله، الرابعة: أن يخلُفَه ما هو شر أن يزول ويخلُفَه ضدُّه، الثانية: أن يقل :الأول

منه.

فالدرجتان الأوليان مشروعتان، والثالثة موضع اجتهاد، والرابعة محرمة.. وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية ‐قدس اله روحه

،ر عليهم من كان معزمن التتار بقوم منهم يشربون الخمر، فأن ف ر ضريحه‐ يقول: مررت أنا وبعض أصحابونو

فأنرت عليه وقلت له: إنما حرم اله الخمر لأنها تصد عن ذكر اله وعن الصلاة، وهؤلاء يصدهم الخمر عن قتل النفوس،

وسب الذرِية، وأخذ الأموال فدعهم"[24].

وإذن فالأمر والنه ليس متعلق بالمعروف ذاته أو المنر بعينه فحسب، بل له من المتعلقات ما يختص بالآمر والناه ذاته،

أو بنواياه ومقاصده، أو بقدرته وعجزه، أو بوسائله، أو بما يؤول الأمر إليه. وهنا يثر لدى بعض أنصاف المتفقهين الحديث

عن معارضة النص للمصلحة، ليردوا بذلك عل خصومهم لددا، وما أبعدهم عن حقيقة الأمر. فإن هؤلاء لا يعون كون أن ما

أمر اله به مصلحة ف ذاته وبين كون أن الأمر به –فعلا أو تركا‐ قد يستلزم من الفساد ما يون خارجا عن حقيقته ومتعلقا

بأمر الخلق. كما أن اله تعال هو خالق الخير والشر –سبحانه‐ لن الشر ليس فعله بل هو متعلق العباد، ولذلك فإن قدر

اله عل عباده وإن كان ظاهره الشر إلا أنه نتاج أعمالهم لا محض إرادته للشر ابتداء –حاشاه سبحانه. ولذلك يقول ابن

تيمية، ف رسالته (الأمر بالمعروف والنه عن المنر)، ردا عل هذا الصنف من الناس: "وهنا يغلط فريقان من الناس: فريق

يترك ما يجب من الأمر والنه تأويلا لهذه الآية، كما قال أبو بر الصديق ‐رض اله عنه‐ ف خطبته: إنم تقرؤون هذه

الآية: {علَيم انْفُسم  يضركم من ضل اذَا اهتَدَيتُم}[25]، وإنم تضعونها ف غير موضعها، وإن سمعت النب ‐صل اله

عليه وسلم‐ يقول: (إن الناس إذا رأوا المنر فلم يغيروه أوشك أن يعمهم اله بعقاب منها). والفريق الثان: من يريد أن

يأمر وينه إما بلسانه وإما بيده مطلقاً، من غير فقه وحلم وصبر، ونظر فيما يصلح من ذلك وما لا يصلح، وما يقدر عليه

وما لا يقدر، كما ف حديث أب ثعلبة الخشن: سألت عنها رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ قال: (بل ائتمروا بالمعروف،

وتناهوا عن المنر، حت إذا رأيت شحاً مطاعاً وهوى متبعاً ودنياً مؤثرة وإعجاب كل ذي رأي برأيه، ورأيت أمراً لا يدان لك

به، فعليك بنفسك ودع عنك أمر العوام، فإن من ورائك أيام الصبر فيهن عل مثل قبض عل الجمر، للعامل فيهن كأجر

خمسين رجلا يعملون مثل عمله)، فيأت بالأمر والنه معتقداً أنه مطيع ف ذلك له ورسوله، وهو معتد ف حدوده، كما

انتصب كثير من أهل البدع والأهواء، كالخوارج والمعتزلة والرافضة.. وغيرهم، ممن غلط فيما أتاه من الأمر والنه والجهاد

عل ذلك، وكان فساده أعظم من صلاحه. ولهذا أمر النب ‐صل اله عليه وسلم‐ بالصبر عل جور الأئمة، ونه عن

قتالهم ما أقاموا الصلاة، وقال: (أدوا إليهم حقوقهم، وسلوا اله حقوقم)، وقد بسطنا القول ف ذلك ف غير هذا الموضع.

ولهذا كان من أصول أهل السنة والجماعة لزوم الجماعة، وترك قتال الأئمة، وترك القتال ف الفتنة"؛ ثم يقول: "وجماع ذلك

داخل ف القاعدة العامة: فيما إذا تعارضت المصالح والمفاسد والحسنات والسيئات أو تزاحمت، فإنه يجب ترجيح الراجح

منها فيما إذا ازدحمت المصالح والمفاسد، وتعارضت المصالح والمفاسد. فإن الأمر والنه وإن كان متضمناً لتحصيل

مصلحة ودفع مفسدة فينظر ف المعارض له، فإن كان الذي يفوت من المصالح أو يحصل من المفاسد أكثر لم ين مأموراً

ن اعتبار مقادير المصالح والمفاسد هو بميزان الشريعة، فمتون محرماً إذا كانت مفسدته أكثر من مصلحته، لبه بل ي

قدر الإنسان عل اتباع النصوص لم يعدل عنها، وإلا اجتهد برأيه لمعرفة الأشباه والنظائر، وقل أن تعوز النصوص من يون

خبيراً بها وبدلالتها عل الأحام.

وعل هذا إذا كان الشخص أو الطائفة جامعين بين معروف ومنر بحيث لا يفرقون بينهما، بل إما أن يفعلوهما جميعاً أو

يتركوهما جميعاً: لم يجز أن يؤمروا بمعروف ولا أن ينهوا عن منر، بل ينظر: فإن كان المعروف أكثر أمر به، وإن استلزم



ماهو دونه من المنر. ولم ينه عن منر يستلزم تفويت معروف أعظم منه، بل يون النه حينئذ من باب الصد عن سبيل

اله والسع ف زوال طاعته وطاعة رسوله وزوال فعل الحسنات. وإن كان المنر أغلب نه عنه، وإن استلزم فوات ما هو

دونه من المعروف، ويون الأمر بذلك المعروف المستلزم للمنر الزائد عليه أمراً بمنر وسعياً ف معصية اله ورسوله. وإن

تافأ المعروف والمنر المتلازمان لم يؤمر بهما ولم ينه عنهما. فتارة يصلح الأمر، وتارة يصلح النه، وتارة لا يصلح لا أمر

ولا نه، حيث كان المعروف والمنر متلازمين.. وذلك ف الأمور المعينة الواقعة. وأما من جهة النوع فيؤمر بالمعروف

مطلقاً وينه عن المنر مطلقاً. وف الفاعل الواحد والطائفة الواحدة يؤمر بمعروفها وينه عن منرها، ويحمد محمودها،

ويذم مذمومها، بحيث لا يتضمن الأمر بمعروف فوات أكثر منه أو حصول منر فوقه، ولا يتضمن النه عن المنر حصول

أنر منه أو فوات معروف أرجح منه. وإذا اشتبه الأمر استبان المؤمن حت يتبين له الحق، فلا يقدم عل الطاعة إلا بعلم

ونية، وإذا تركها كان عاصياً، فترك الأمر الواجب معصية، وفعل ما نه عنه من الأمر معصية. وهذا باب واسع، ولا حول

ولا قوة إلا باله"[26]؛ وقد استدل ابن تيمية عل ذلك بشواهد مختلفة: "ومن هذا الباب إقرار النب ‐صل اله عليه وسلم‐

لعبداله بن اب وأمثاله من أئمة النفاق والفجور لما لهم من أعوان، فإزالة منره بنوع من عقابه مستلزم إزالة معروف أكثر

من ذلك بغضب قومه وحميتهم، وبنفور الناس ف قصة الإفك بما خاطبهم به واعتذر منه، وقال له سعد بن معاذ قوله الذي

أحسن فيه، فحم له سعد بن عبادة مع حسن إيمانه. وأصل هذا أن تون محبة الإنسان للمعروف وبغضه للمنر، وإرادته

لهذا وكراهته لهذا، موافقة لحب اله وبغضه وإرادته وكراهته الشرعيين. وأن يون فعله للمحبوب ودفعه للمروه بحسب

قوته وقدرته، فإن اله لا يلف نفساً إلا وسعها، وقد قال: {فَاتَّقُوا اله ما استَطَعتُم...}[27].

فأما حب القلب وبغضه وإرادته وكراهيته فينبغ أن تون كاملة جازمة، لا يوجب نقص ذلك إلا نقص الإيمان. وأما فعل

البدن فهو بحسب قدرته، ومت كانت إرادة القلب وكراهته كاملة تامة وفعل العبد معها بحسب قدرته فإنه يعط ثواب الفاعل

الامل، كما قد بيناه ف غير هذا الموضع، فإن من الناس من يون حبه وبغضه وإرادته وكراهته بحسب محبة نفسه

نمه ورسوله، وهذا من نوع الهوى، فإن اتبعه الإنسان فقد اتبع هواه: {وه ورسوله وبغض الوبغضها، لا بحسب محبة ال

.[29]"[28]{...هال ندًى مرِ هبِغَي اهوه عاتَّب نمم لضا

ثم يعالج ابن تيمية مذاهب بعض الصالحين ومسالهم بقوله: "فتدبر هذا، فإن هذا مقام خطر، فإن الناس هنا ثلاثة أقسام:

قسم يأمرون وينهون ويقاتلون طلباً لإزالة الفتنة ‐الت زعموا‐ ويون فعلهم ذلك أعظم فتنة، كالمقتتلين ف الفتنة الواقعة

بين الأمة. وأقوام ينلون عن الأمر والنه والقتال الذي يون به الدِّين كله له وتون كلمة اله ه العليا لئلا يفتنوا، وهم

سقطوا ف الفتنة، وهذه الفتنة المذكورة ف سورة براءة، دخل فيها الافتتان بالصور الجميلة، فإنها سبب نزول الآية، وهذه

حال كثير من المتدينين، يتركون ما يجب عليهم من أمر ونه وجهاد يون به الدين كله له، وتون كلمة اله ه العليا، لئلا

يفتنوا بجنس الشهوات، وهم قد وقعوا ف الفتنة الت ه أعظم مما زعموا أنهم فروا منه، وإنما الواجب عليهم القيام

بالواجب وترك المحظور، وهما متلازمان، وإنما تركوا ذلك لون نفوسهم لا تطاوعهم إلا عل فعلهما جميعاً أو تركهما

جميعاً: مثل كثير ممن يحب الرئاسة أو المال وشهوات الغ، فإنه إذا فعل ما وجب عليه من أمر ونه وجهاد وإمارة ونحو

ذلك فلابد أن يفعل شيئاً من المحظورات، فالواجب عليه أن ينظر أغلب الأمرين، فإن كان المأمور أعظم أجراً من ترك ذلك

المحظور لم يترك ذلك لما يخاف أن يقترن به ما هو دونه ف المفسدة؛ وإن كان ترك المحظور أعظم أجراً لم يفوت ذلك

برجاء ثواب بفعل واجب يون دون ذلك، فذلك يون بما يجتمع له من الأمرين من الحسنات والسيئات، فهذا هذا، وتفصيل

ذلك يطول. وكل بشر عل وجه الأرض فلابد له من أمر ونه، ولابد أن يأمر وينه، حت لو أنه وحده لان يأمر نفسه

وينهاها، إما بمعروف وإما بمنر، كما قال تعال: {انَّ النَّفْس مارةٌ بِالسوء..}[30]، فإن الأمر هو طلب الفعل وإرادته،



ن ذلك، فإن الإنسان حبهما فعل غيره إذا أم نفسه يقتض من إرادة وطلب ف ل حطلب الترك وإرادته، ولابد ل والنه

يتحرك بإرادته، وبنو آدم لا يعيشون إلا باجتماع بعضهم مع بعض، وإذا اجتمع اثنان فصاعداً فلابد أن يون بينهما ائتمار

بأمر وتناه عن أمر، ولهذا كان أقل الجماعة ف الصلاة اثنين، كما قيل: الاثنان فما فوقهما جماعة، لن لما كان ذلك اشتراكاً

ف مجرد الصلاة حصل باثنين أحدهما إمام والآخر مأموم، كما قال النب ‐صل اله عليه وسلم‐ لمالك بن الحويرث

وصاحبه: (إذا حضرت الصلاة فأذنا وأقيما، وليؤمما أكبركما)، وكانا متقاربين ف القراءة.

وأمــا الأمــور العاديــة ففــ الســنن أنــه ‐صــل الــه عليــه وســلم‐ قــال: (لا يحــل لثلاثــة يونــون فــ ســفر إلا أمــروا عليهــم

أحدهم)"[31].

ويوضح ابن القيم –رحمه اله‐ هذا المعن بمزيد من الجلاء فيقول: "إن الشريعة مبناها عل تحصيل المصالح بحسب

الإمان، وأن لا يفوت منها شء، فإن أمن تحصيلها كلها حصلت، وإن تزاحمت ولم يمن تحصيل بعضها إلا بتفويت

البعض، قدم أكملها وأهمها وأشدها طلباً للشارع"[32]؛ ومن أضاع هذا الأصل أضاع الهدى كما قال ابن تيمية ‐ف الحال

الت يلتبس فيها الخير بالشر: "قد يتعذر عل السالك سلوك الطريق المشروعة المحضة إلا بنوع من المـُحدَث لعدم القائم

الإنسان ف بأن لم يوجد إلا النور الذي ليس بصافٍ وإلا بق فإذا لم يحصل النور الصاف ،بالطريق المشروعة علماً وعملا

الظلمة فلا ينبغ أن يعيب الرجل وينه عن نور فيه ظلمة إلا إذا حصل نور لا ظلمة فيه، وإلا فم ممن عدل عن ذلك يخرج

عن النور باللية إذا خرج غيره عن ذلك لما رآه ف طريق الناس من الظلمة"[33].

وكل شء ف الحياة لا يخلو من مصلحة ومفسدة، فل مصلحة لا تخلو من مفسدة، وكل مفسدة لا تخلو من مصلحة, فلا

توجد مصلحة خالصة ولا مفسدة خالصة ف أي فعل من الأفعال, لذلك كانت دار ابتلاء وتليف. ولذلك كان الحم للجهة

الراجحة؛ وعل هذا الاعتبار تأسست الأحام الشرعية لأنها تنظم حياة الناس ف الدنيا, والدنيا لا يتمحض فيها الخير كما لا

يتمحض فيها الشر. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "والشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها،

وإلا فجميع المحرمات من الشرك والخمر والميسر والفواحش والظلم, قد تحصل لصاحبه به منافع ومقاصد, لن لما

كانت مفاسدها راجحة عل مصالحها نه اله ورسوله عنها, كما أن كثيراً من الأمور كالعبادات والجهاد وإنفاق الأموال قد

تون مضرة, لن لما كانت مصلحته راجحة عل مفسدته أمر به الشارع، فهذا أصل يجب اعتباره".[34]

ويقول الشيخ السعدي –رحمه اله تعال: "إن الشارع لا يأمر إلا بما مصلحته خالصة أو راجحة, ولا ينه إلا عما مفسدته

ومضرته خالصة أو راجحة, ولا يشذ من هذا الأصل البير شء من أحامه"[35]. ولهذا يقول ابن تيمية –رحمه اله: "وتمام

الورع أن يعلم الإنسان خير الخيرين وشر الشرين، ويعلم أن الشريعة مبناها عل تحصيل المصالح وتميلها، وتعطيل

المفاسد وتقليلها، وإلا فمن لم يوازن ما ف الفعل والترك من المصلحة الشرعية والمفسدة الشرعية فقد يدع واجبات ويفعل

محرمات، ويرى ذلك من الورع، كمن يدع الجمعة والجماعات خلف الأئمة الذين فيهم بدعة أو فجور ويرى ذلك من الورع،

ويمتنع من قبول شهادة الصادق وأخذ علم العالم لما ف صاحبه من بدعة خفيفة، ويرى ترك قبول سماع هذا الحق الذي

يجب سماعه من الورع"[36]. ويقول ف موطن آخر: "وكذلك اذا تعارض المأمور والمحظور فقد تعارض حبِيبه وبغيضه،

فيقدم أعظمهما ف ذلك فان كان محبته لهذا أعظم من بغضه لهذا قُدِّم، وان كان بغضه لهذا أعظم من حبه لهذا قُدِّم، كما

قال تعال: {يسالُونَك عن الْخمر والْميسر قل فيهما اثْم كبِير ومنَافع للنَّاس وإثمهما أكبر من نفعهما}[37]، وعل هذا

استَقَرت الشَّرِيعة بترجيح خير الخيرين ودفع شَرِ الشرين، وترجيح الراجِح من الْخَير والشَّر المجتمعين، واله –سبحانه‐

يحب صفات المال مثل العلم والقُدرة والرحمة"[38].

وقد تعرض ابن تيمية لهذه القاعدة بلام نفيس طويل ننقله هنا بطوله حرصا عل الفائدة.



يقول –رحمه اله تعال: "فصل: جامع ف تعارض الحسنات، أو السيئات، أو هما جميعا إذا اجتمعا ولم يمن التفريق

بينهما، بل الممن إما فعلهما جميعا وإما تركهما جميعا.

وقد كتبت ما يشبه هذا ف (قاعدة الإمارة والخلافة)، وف أن الشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتميلها وتعطيل المفاسد

وتقليلها، وأنها ترجح خير الخيرين وشر الشرين، وتحصيل أعظم المصلحتين بتفويت أدناهما، وتدفع أعظم المفسدتين

باحتمال أدناهما، فنقول: قد أمر اله ورسوله بأفعال واجبة ومستحبة، وإن كان الواجب مستحبا وزيادة، ونه عن أفعال

محرمة أو مروهة، والدين هو طاعته وطاعة رسوله وهو الدين والتقوى، والبر والعمل الصالح، والشرعة والمنهاج وإن كان

بين هذه الأسماء فروق. وكذلك حمدَ أفعالا ه الحسنات ووعد عليها، وذم أفعالا ه السيئات وأوعد عليها، وقيد الأمور

بالقدرة والاستطاعة والوسع والطاقة، فقال تعال: {فاتقوا اله ما استطعتم}، وقال تعال: {لا يلف اله نفسا إلا وسعها لها

ما كسبت وعليها ما اكتسبت}، وقال تعال: {ومن قدر عليه رزقه فلينفق مما آتاه اله لا يلف اله نفسا إلا ما آتاها}، وكل

من الآيتين وإن كانت عامة فسبب الأول المحاسبة عل ما ف النفوس وهو من جنس أعمال القلوب وسبب الثانية الإعطاء

الواجب.

وقال: {فقاتل ف سبيل اله لا تلف إلا نفسك}، وقال: {يريد اله بم اليسر ولا يريد بم العسر}، وقال: {يريد اله أن يخفف

عنم}، وقال: {ما يريد اله ليجعل عليم من حرج}، وقال: {ما جعل عليم ف الدين من حرج}، وقال: {يا أيها الذين آمنوا

عليم أنفسم... } الآية، وقال: {وإن كان ذو عسرة فنظرة إل ميسرة}، وقال: {وله عل الناس حج البيت من استطاع

إليه سبيلا}، وقال: {ليس عل الضعفاء ولا عل المرض ولا عل الذين لا يجدون ما ينفقون حرج إذا نصحوا له

ورسوله}، وقد ذكر ف الصيام والإحرام والطهارة والصلاة والجهاد من هذا أنواعا.

وقال ف المنهيات: {وقد فصل لم ما حرم عليم إلا ما اضطررتم إليه}، وقال: {فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه}،

و{فمن اضطر غير باغ ولا عاد فإن اله غفور رحيم}، و{ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا}، و{وليس عليم جناح فيما

أخطأتم به}، و{ولو شاء اله لأعنتم}، و{يسألونك عن الشهر الحرام... } الآية.

وقال ف المتعارض: {يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما}، وقال:

{كتب عليم القتال وهو كره لم وعس أن ترهوا شيئا وهو خير لم وعس أن تحبوا شيئا وهو شر لم واله يعلم وأنتم

لا تعلمون}، وقال: {فليس عليم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنم الذين كفروا}، وقال: {والفتنة أكبر من

القتل}، وقال: {فإن خفتم فرجالا أو ركبانا}، و{وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك.. إل قوله: ولا

جناح عليم إن كان بم أذى من مطر أو كنتم مرض أن تضعوا أسلحتم}، وقال: {ووصينا الإنسان بوالديه حملته أمه

وهنا.. إل قوله: وإن جاهداك عل أن تشرك ب ما ليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما ف الدنيا معروفا واتبع سبيل من

.{أناب إل

ونقول: إذا ثبت أن الحسنات لها منافع وإن كانت واجبة كان ف تركها مضار، والسيئات فيها مضار، وف المروه بعض

حسنات. فالتعارض إما بين حسنتين لا يمن الجمع بينهما فتقدم أحسنهما بتفويت المرجوح، وإما بين سيئتين لا يمن

الخلو منهما فيدفع أسوأهما باحتمال أدناهما، وإما بين حسنة وسيئة لا يمن التفريق بينهما بل فعل الحسنة مستلزم لوقوع

السيئة وترك السيئة مستلزم لترك الحسنة فيرجح الأرجح من منفعة الحسنة ومضرة السيئة.

فالأول كالواجب والمستحب، وكفرض العين وفرض الفاية، مثل تقديم قضاء الدين المطالب به عل صدقة التطوع؛ أو

كتقديم نفقة الأهل عل نفقة الجهاد الذي لم يتعين، وتقديم نفقة الوالدين عليه، كما ف الحديث الصحيح: أي العمل أفضل؟

قال: (الصلاة عل مواقيتها)، قلت: ثم أي؟ قال: (ثم بر الوالدين)، قلت: ثم أي؟ قال: (ثم الجهاد ف سبيل اله). وتقديم الجهاد

الذكر إذا استويا ف مستحب؛ وتقديم قراءة القرآن عل متعين ومستحب عل تاب والسنة متعين علال الحج كما ف عل



عمل القلب واللسان؛ وتقديم الصلاة عليهما إذا شاركتهما ف عمل القلب؛ وإلا فقد يترجح الذكر بالفهم والوجل عل القراءة

الت لا تجاوز الحناجر وهذا باب واسع.

والثان: كتقديم المرأة المهاجرة لسفر الهجرة بلا محرم عل بقائها بدار الحرب، كما فعلت أم كلثوم الت أنزل اله فيها

آية الامتحان {يا أيها الذين آمنوا إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات}، وكتقديم قتل النفس عل الفر، كما قال تعال: {والفتنة

أكبر من القتل}، فتقتل النفوس الت تحصل بها الفتنة عل الإيمان، لأن ضرر الفر أعظم من ضرر قتل النفس، وكتقديم

قطع السارق ورجم الزان وجلد الشارب عل مضرة السرقة والزنا والشرب، وكذلك سائر العقوبات المأمور بها فإنما أمر

بها، مع أنها ف الأصل سيئة وفيها ضرر، لدفع ما هو أعظم ضررا منها وه جرائمها؛ إذ لا يمن دفع ذلك الفساد البير إلا

احتيج إل باب الجهاد وإن كان قتل من لم يقاتل من النساء والصبيان وغيرهم حراما فمت بهذا الفساد الصغير، وكذلك ف

قتال قد يعمهم، مثل: الرم بالمنجنيق والتبييت بالليل، جاز ذلك، كما جاءت فيها السنة ف حصار الطائف ورميهم

بالمنجنيق، وف أهل الدار من المشركين يبيتون وهو دفع لفساد الفتنة أيضا بقتل من لا يجوز قصد قتله، وكذلك مسألة

التترس الت ذكرها الفقهاء؛ فإن الجهاد هو دفع فتنة الفر فيحصل فيها من المضرة ما هو دونها؛ ولهذا اتفق الفقهاء عل أنه

مت لم يمن دفع الضرر عن المسلمين إلا بما يفض إل قتل أولئك المتترس بهم جاز ذلك؛ وإن لم يخف الضرر لن لم

يمن الجهاد إلا بما يفض إل قتلهم ففيه قولان، ومن يسوِغ ذلك يقول: قتلهم لأجل مصلحة الجلاد، مثل قتل المسلمين

المقاتلين يونون شهداء، ومثل ذلك إقامة الحد عل المباذل، وقتال البغاة، وغير ذلك؛ ومن ذلك إباحة ناح الأمة خشية

العنت وهذا باب واسع أيضا.

وأما الثالث: فمثل أكل الميتة عند المخمصة؛ فإن الأكل حسنة واجبة لا يمن إلا بهذه السيئة ومصلحتها راجحة، وعسه

الدواء الخبيث فإن مضرته راجحة عل مصلحته من منفعة العلاج لقيام غيره مقامه؛ ولأن البرء لا يتيقن به وكذلك شرب

الخمر للدواء.

فتبين أن السيئة تحتمل ف موضعين دفع ما هو أسوأ منها إذا لم تدفع إلا بها، وتَحصل ما هو أنفع من تركها إذا لم يتحصل

إلا بها؛ والحسنة تترك ف موضعين إذا كانت مفوتة لما هو أحسن منها، أو مستلزمة لسيئة تزيد مضرتها عل منفعة الحسنة.

هذا فيما يتعلق بالموازنات الدينية.

وأما سقوط الواجب لمضرة ف الدنيا، وإباحة المحرم لحاجة ف الدنيا، كسقوط الصيام لأجل السفر، وسقوط محظورات

الإحرام وأركان الصلاة لأجل المرض، فهذا باب آخر يدخل ف سعة الدين، ورفع الحرج الذي قد تختلف فيه الشرائع؛ بخلاف

الباب الأول فإن جنسه مما لا يمن اختلاف الشرائع فيه وإن اختلفت ف أعيانه، بل ذلك ثابت ف العقل، كما يقال: ليس

العاقل الذي يعلم الخير من الشر وإنما العاقل الذي يعلم خير الخيرين وشر الشرين، وينشد:

إن اللبيب إذا بدا من جسمه  ***  مرضان مختلفان داوى الأخطرا

وهذا ثابت ف سائر الأمور؛ فإن الطبيب مثلا يحتاج إل تقوية القوة ودفع المرض، والفصاد أداة تزيدهما معا؛ فإنه يترجح

عند وفور القوة تركه –أي الفساد‐ إضعافا للمرض، وعند ضعف القوة فعله –أي الفصاد‐ لأن منفعة إبقاء القوة والمرض

أول من إذهابهما جميعا، فإن ذهاب القوة مستلزم للهلاك. ولهذا استقر ف عقول الناس أنه عند الجدب يون نزول المطر

لهم رحمة، وإن كان يتقوى بما ينبته أقوام عل ظلمهم، لن عدمه أشد ضررا عليهم، ويرجحون وجود السلطان مع ظلمه

عل عدم السلطان، كما قال بعض العقلاء: ستون سنة من سلطان ظالم خير من ليلة واحدة بلا سلطان"[39].

وهذا اللام لابن تيمية رحمه اله تعال ف غاية من الروعة والجمع بين الأدلة الشرعية والعقلية والحسية وما تعارف الناس

عليه من خبرتهم –كما ف البيت الشعري. وهذا الإمام الجليل لم يتوقف عند هذا الحد من المسألة بل تطرق إل تطبيق هذه

القاعدة عل واقع جرى ف الأمة حت زمانه وبين كيف يجب التعامل مع هذه القاعدة وتحت أي اعتبار. فيقول ف ذات



ن أقول هنا: إذا كان المتولن. لما يفعله من العدوان ويفرط فيه من الحقوق مع التم السياق: "ثم السلطان يؤاخذ عل

للسلطان العام أو بعض فروعه ‐كالإمارة والولاية والقضاء ونحو ذلك‐ لا يمنه أداء واجباته وترك محرماته ولن يتعمد

ذلك ما لا يفعله غيره قصدا وقدرة جازت له الولاية وربما وجبت؛ وذلك لأن الولاية إذا كانت من الواجبات الت يجب

تحصيل مصالحها من جهاد العدو وقسم الفء وإقامة الحدود وأمن السبيل كان فعلها واجبا، فإذا كان ذلك مستلزما لتولية

بعض من لا يستحق وأخذ بعض ما لا يحل وإعطاء بعض من لا ينبغ، ولا يمنه ترك ذلك، صار هذا من باب ما لا يتم

الواجب أو المستحب إلا به فيون واجبا أو مستحبا، إذا كانت مفسدته دون مصلحة ذلك الواجب أو المستحب؛ بل لو

كانت الولاية غير واجبة وه مشتملة عل ظلم، ومن تولاها أقام الظلم حت تولاها شخص قصده بذلك تخفيف الظلم فيها

ودفع أكثره باحتمال أيسره كان ذلك حسنا مع هذه النية، وكان فعله لما يفعله من السيئة بنية دفع ما هو أشد منها جيدا.

وهذا باب يختلف باختلاف النيات والمقاصد، فمن طلب منه ظالم قادر وألزمه مالا فتوسط رجل بينهما ليدفع عن المظلوم

كثرة الظلم وأخذ منه وأعط الظالم مع اختياره أن لا يظلم، ودفعه ذلك لو أمن، كان محسنا ولو توسط إعانة للظالم كان

مسيئا. وإنما الغالب ف هذه الأشياء فساد النية والعمل، أما النية فبقصده السلطان والمال، وأما العمل فبفعل المحرمات

وبترك الواجبات لا لأجل التعارض ولا لقصد الأنفع والأصلح.

ثم الولاية وإن كانت جائزة أو مستحبة أو واجبة فقد يون ف حق الرجل المعين غيرها أوجب أو أحب فيقدم حينئذ خير

الخيرين وجوبا تارة واستحبابا أخرى. ومن هذا الباب تول يوسف الصديق –عليه الصلاة والسلام‐ عل خزائن الأرض

لملك مصر بل ومسألته أن يجعله عل خزائن الأرض، وكان هو وقومه كفارا كما قال تعال: {ولقد جاءكم يوسف من قبل

بالبينات فما زلتم ف شك مما جاءكم به.. الآية}، وقال تعال عنه: {يا صاحب السجن أأرباب متفرقون خير أم اله الواحد

القهار}، و{ما تعبدون من دونه إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم.. الآية}، ومعلوم أنه مع كفرهم لا بد أن يون لهم عادة وسنة

ف قبض الأموال وصرفها عل حاشية الملك وأهل بيته وجنده ورعيته، ولا تون تلك جارية عل سنة الأنبياء وعدلهم، ولم

ين يوسف يمنه أن يفعل كل ما يريد، وهو ما يراه من دين اله، فإن القوم لم يستجيبوا له، لن فعل الممن من العدل

والإحسان، ونال بالسلطان من إكرام المؤمنين من أهل بيته ما لم ين يمن أن يناله بدون ذلك، وهذا كله داخل ف قوله

تعال: {فاتقوا اله ما استطعتم}"[40].

وف هذه الحالة يعمل ابن تيمية –رحمه اله‐ لازم هذا المذهب بقوله: "فإذا ازدحم واجبان لا يمن جمعهما فقدم أوكدهما،

ولم ين الآخر ف هذه الحال واجبا، ولم ين تاركه لأجل فعل الأوكد تارك واجب ف الحقيقة؛ وكذلك إذا اجتمع محرمان لا

ذلك ترك واجب وسم الحقيقة، وإن سم هذه الحال محرما ف ف ن فعل الأدنن ترك أعظمهما إلا بفعل أدناهما لم ييم

هذا فعل محرم باعتبار الإطلاق لم يضر.

ويقال ف مثل هذا ترك الواجب لعذر وفعل المحرم للمصلحة الراجحة أو للضرورة أو لدفع ما هو أحرم؛ وهذا كما يقال لمن

نام عن صلاة أو نسيها: إنه صلاها ف غير الوقت المطلق قضاء. هذا وقد قال النب ‐صل اله عليه وسلم: (من نام عن

صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها فإن ذلك وقتها لا كفارة لها إلا ذلك)"[41].

ويبين ابن تيمية العلة ف مثل هذا المنهج الإصلاح، والواجب الذي يتعين عل أهل الفقه والاجتهاد سلوكه بقوله: "وباب

التعارض باب واسع جدا لا سيما ف الأزمنة والأمنة الت نقصت فيها آثار النبوة وخلافة النبوة فإن هذه المسائل تثر فيها،

وكلما ازداد النقص ازدادت هذه المسائل، ووجود ذلك من أسباب الفتنة بين الأمة، فإنه إذا اختلطت الحسنات بالسيئات

وقع الاشتباه والتلازم، فأقوام قد ينظرون إل الحسنات فيرجحون هذا الجانب وإن تضمن سيئات عظيمة، وأقوام قد

ينظرون إل السيئات فيرجحون الجانب الآخر وإن ترك حسنات عظيمة، والمتوسطون الذين ينظرون الأمرين، قد لا يتبين

لهم أو لأكثرهم مقدار المنفعة والمضرة، أو يتبين لهم فلا يجدون من يعينهم العمل بالحسنات وترك السيئات، لون الأهواء



قارنت الآراء؛ ولهذا جاء ف الحديث: (إن اله يحب البصر النافذ عند ورود الشبهات، ويحب العقل الامل عند حلول

الشهوات)، فينبغ للعالم أن يتدبر أنواع هذه المسائل، وقد يون الواجب ف بعضها ‐كما بينته فيما تقدم: العفو عند الأمر

والنه ف بعض الأشياء؛ لا التحليل والإسقاط.

مثل أن يون ف أمره بطاعة فعلا لمعصية أكبر منها فيترك الأمر بها دفعا لوقوع تلك المعصية مثل أن ترفع مذنبا إل ذي

سلطان ظالم فيعتدي عليه ف العقوبة ما يون أعظم ضررا من ذنبه ومثل أن يون ف نهيه عن بعض المنرات تركا

لمعروف هو أعظم منفعة من ترك المنرات فيست عن النه خوفا أن يستلزم ترك ما أمر اله به ورسوله مما هو عنده

أعظم من مجرد ترك ذلك المنر .

فالعالم تارة يأمر، وتارة ينه، وتارة يبيح، وتارة يست عن الأمر أو النه أو الإباحة، كالأمر بالصلاح الخالص أو الراجح، أو

النه عن الفساد الخالص أو الراجح، وعند التعارض يرجح الراجح ‐كما تقدم، بحسب الإمان؛ فأما إذا كان المأمور

والمنه لا يتقيد بالممن ‐إما لجهله وإما لظلمه‐ ولا يمن إزالة جهله وظلمه، فربما كان الأصلح الف والإمساك عن

أمره ونهيه، كما قيل: إن من المسائل مسائل جوابها السوت، كما ست الشارع ف أول الأمر عن الأمر بأشياء والنه عن

أشياء حت علا الإسلام وظهر؛ فالعالم ف البيان والبلاغ كذلك قد يؤخر البيان والبلاغ لأشياء إل وقت التمن، كما أخر اله

سبحانه إنزال آيات وبيان أحام إل وقت تمن رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ إل بيانها، يبين حقيقة الحال ف هذا أن

اله يقول: {وما كنا معذبين حت نبعث رسولا} والحجة عل العباد إنما تقوم بشيئين:

بشرط التمن من العلم بما أنزل اله، والقدرة عل العمل به، فأما العاجز عن العلم كالمجنون، أو العاجز عن العمل فلا

أمر عليه ولا نه، وإذا انقطع العلم ببعض الدين أو حصل العجز عن بعضه كان ذلك ف حق العاجز عن العلم أو العمل

بقوله، كمن انقطع عن العلم بجميع الدين أو عجز عن جميعه كالمجنون مثلا؛ وهذه أوقات الفترات فإذا حصل من يقوم

بالدين من العلماء أو الأمراء أو مجموعهما كان بيانه لما جاء به الرسول شيئا فشيئا بمنزلة بيان الرسول لما بعث به شيئا

فشيئا، ومعلوم أن الرسول لا يبلغ إلا ما أمن علمه والعمل به، ولم تأت الشريعة جملة كما يقال: إذا أردت أن تطاع فأمر بما

يستطاع. فذلك المجدد لدينه والمحي لسنته لا يبالغ إلا ما أمن علمه والعمل به، كما أن الداخل ف الإسلام لا يمن حين

دخوله أن يلقن جميع شرائعه ويؤمر بها كلها، وكذلك التائب من الذنوب والمتعلم والمسترشد لا يمن ف أول الأمر أن يؤمر

بجميع الدين ويذكر له جميع العلم فإنه لا يطيق ذلك، وإذا لم يطقه لم ين واجبا عليه ف هذه الحال، وإذا لم ين واجبا لم

ين للعالم والأمير أن يوجبه جميعه ابتداء بل يعفو عن الأمر والنه بما لا يمن علمه وعمله إل وقت الإمان، كما عفا

الرسول عما عفا عنه إل وقت بيانه، ولا يون ذلك من باب إقرار المحرمات وترك الأمر بالواجبات لأن الوجوب والتحريم

مشروط بإمان العلم والعمل، وقد فرضنا انتفاء هذا الشرط. فتدبر هذا الأصل فإنه نافع؛ ومن هنا يتبين سقوط كثير من هذه

الأشياء، وإن كانت واجبة أو محرمة ف الأصل لعدم إمان البلاغ الذي تقوم به حجة اله ف الوجوب أو التحريم، فإن

العجز مسقط للأمر والنه، وإن كان واجبا ف الأصل واله أعلم. ومما يدخل ف هذه الأمور الاجتهادية علما وعملا أن ما

قاله العالم أو الأمير أو فعله باجتهاد أو تقليد فإذا لم ير العالم الآخر والأمير الآخر مثل رأي الأول فإنه لا يأمر به أو لا يأمر إلا

بما يراه مصلحة، ولا ينه عنه إذ ليس له أن ينه غيره عن اتباع اجتهاده، ولا أن يوجب عليه اتباعه، فهذه الأمور ف حقه

من الأعمال المعفوة لا يأمر بها ولا ينه عنها بل ه بين الإباحة والعفو وهذا باب واسع جدا فتدبره"[42].

وهذا المنهج الربان لا يتميز به ابن تيمية فحسب بل هو منهج عمل لدى علماء السلف وأئمتهم. يقول العز بن عبدالسلام

–رحمه اله تعال‐ ف كتابه (قواعد الأحام ف مصالح الأنام)، تحت قاعدة (قاعدة ف تعذر العدالة ف الولايات)[43]: "إذا

تعذرت العدالة ف الولاية العامة والخاصة بحيث لا يوجد عدل، ولينا أقلهم فسوقا"، وبعد ضربه المثال قال: "فيون هذا من

باب دفع أشد المفسدتين بأخفهما"، وتوقف فيما لو "ابتل الناس بتولية امرأة أو صب مميز يرجع إل رأي العقلاء، فهل ينفذ



تصرفهما العام فيما يوافق الحق... فف ذلك وقفة"[44]، بل تجاوز ذلك إل الحديث فيما "لو استول الفار عل إقليم عظيم

فولوا القضاء لمن يقوم بمصالح المسلمين العامة، فالذي يظهر إنفاذ ذلك كله جلبا للمصالح العامة ودفعا للمفاسد الشاملة،

إذ يبعد عن رحمة الشرع ورعايته لمصالح عباده تعطيل المصالح العامة وتحمل المفاسد الشاملة، لفوات المال فيمن

يتعاط توليتها لمن هو أهل لها، وف ذلك احتمال بعيد"[45]، وتحدث عما إذا لم يمن إلا تولية حاكم فاسق: "الحام إذا

تفاوتوا ف الفسوق قدمنا أقلهم فسوقا، لأنا لو قدمنا غيره لفات من المصالح ما ليس لنا عنه مندوحة، ولا يجوز تفويت

بمصالح الإسلام مصالح أهله، لذلك يقول: "إذا تفاوتت رتب الفسوق ف مصالح الإسلام إلا عند تعذر القيام بها"، وإنما عن

حق الأئمة قدمنا أقلهم فسوقا، مثل إن كان فسق أحد الأئمة بقتل النفوس وفسق الآخر بانتهاك حرمة الأبضاع، وفسق الآخر

المتعرض للدماء والأبضاع، فإن تعذر تقديمه قدمنا المتعرض للأبضاع عل بالتعرض للأموال، قدمنا المتعرض للأموال عل

من يتعرض للدماء، وكذلك يترتب التقديم عل البير من الذنوب والأكبر والصغير منها والأصغر عل اختلاف رتبها"؛ ثم

يوضح بأنه ف حال لم ين ذلك ممنا إلا بنصرة أحدهم فُعل: "فإن قيل: أيجوز القتال مع أحدهما لإقامة ولايته وإدامة

تصرفه مع إعانته عل معصيته؟ قلنا: نعم دفعا لما بين مفسدت الفسوقين من التفاوت، ودرءا للأفسد فالأفسد، وف هذا وقفة

وإشال من جهة أنا نُعين الظالم عل فساد الأموال دفعا لمفسدة الأبضاع وه معصية، وكذلك نُعين الآخر عل إفساد

ونها وسيلة إلونها معصية بل لالمعصية لا ل ن قد يجوز الإعانة علمعصية. ول الأبضاع دفعا لمفسدة الدماء وه

تحصيل المصلحة الراجحة، وكذلك إذا حصل بالإعانة مصلحة تربو عل مصلحة تفويت المفسدة كما تبذل الأموال ف فدى

الأسرى الأحرار المسلمين من أيدي الفرة والفجرة"، ويقول: "ومبن هذه المسائل كلها عل الضرورات ومسيس الحاجات،

وقد يجوز ف حال الاضطرار ما لا يجوز ف حال الاختيار"[46]. ويقول رحمه اله ف (فصل تساوي المصالح مع تعذُّرِ

جمعها): "إذا تساوت المصالح مع تعذر الجمع تخيرنا ف التقديم والتأخير للتنازع بين المتساويين"، وضرب لذلك أمثلة

أيضا[47].

وف فصل آخر تحدث –رحمه اله‐ عما "لا يمن تحصيل مصلحته إلا بإفساده أو بإفساد بعضه أو بإفساد صفة من

صفاته"، وذكر أمثلة لا بغرض الحصر[48]. ويقول ف موضع آخر: "وقد تجوز المعاونة عل الإثم والعدوان والفسوق

والعصيان، لا من جهة كونه معصية، بل من جهة كونه وسيلة إل مصلحة، وله أمثلة:..."، وذكر شيئا منها ثم قال: "وليس

انت المعاونة علدرء المفاسد، ف الإثم والعدوان والفسوق والعصيان، وإنما هو إعانة عل التحقيق معاونة عل هذا عل

الإثم والعدوان والفسوق والعصيان فيها تبعا لا مقصودا"[49].

وهذا كله –أي تقديم الأصلح فالأصلح‐ كما يقول العز بن عبدالسلام: "مركوز ف طبائع العباد... فلو خيرت الصب الصغير

بين اللذيذ والألذ لأختار الألذ, ولو خير بين الحسن والأحسن لأختار الأحسن, لا يقدم الصالح عل الأصلح إلا جاهل بفضل

الأصلح أو شق متجاهل لا ينظر إل ما بين المسرتين من تفاوت"[50].

ويضرب ابن القيم مثالا عل هذا المنهج ف زمانه، فيقول: "أنك إذا رأيت الفساق قد اجتمعوا عل لهو ولعب أو سماع ماء

وتصدية فإن نقلتهم عنه إل طاعة اله فهو المراد, وإلا كان تركهم عل ذلك خيراً من أن تفرغهم لما هو أعظم من ذلك، فان

ما هم فيه شاغلا لهم عن ذلك, وكما إذا كان الرجل مشتغلا بتب المجون ونحوها, وخفت من نقله عنها انتقاله إل كتب

البدع والضلال والسحرة فدعه وكتبه الأول, وهذا باب واسع"[51].

ويقول الإمام الشاطب ‐رحمه اله تعال‐ عن بعض الأمور الواقعة ف زمانه أيضا: "إن الأمور الضرورية أو غيرها من

الحاجية أو التميلية إذا اكتنفتها من خارجها أمور لا تُرض شرعاً، فإن الإقدام عل جلب المصالح صحيح عل شرط

التحفظ بحسب الاستطاعة من غير حرج؛ كالناح الذي يلزمه طلب قوت العيال مع ضيق طرق الحلال واتساع أوجه الحرام

والشبهات، وكثيراً ما يلجأ إل الدخول ف الاكتساب لهم بما لا يجوز، ولنه غير مانع لما يؤول إليه التحرز من المفسدة



المربية عل توقع مفسدة التعرض، ولو اعتُبر مثل هذا ف الناح ف مثل زماننا لأدى إل إبطال أصله، وذلك غير صحيح؛

وكذلك طلب العلم إذا كان ف طريقه مناكر يسمعها ويراها؛ وشهود الجنائز، وإقامة وظائف شرعية إذا لم يقدر عل إقامتها

إلا بمشاهدة ما لا يرتض، فلا يخرج هذا العارض تلك الأمور عن أصولها؛ لأنها أصول الدين وقواعد المصالح، وهو المفهوم

من مقاصد الشارع، فيجب فهمها حق الفهم، فإنها مثار اختلاف وتنازع"[52].

ويقول أيضا: "وذلك أن القواعد المشروعة بالأصل إذا داخلتها المناكر، كالبيع والشراء والمخالطة والمساكنة، إذا كثر

الفساد ف الأرض واشتهرت المناكر، بحيث صار الملف عند أخذه ف حاجاته وتصرفه ف أحواله لا يسلم ف الغالب من

لقاء المنر أو ملابسته فالظاهر يقتض الف عن كل ما يؤدي إل هذا، ولن الحق يقتض أن لا بد له من اقتضاء حاجاته،

ف عن ذلك أدى إلإما مطلوب بالأصل وإما خادم للمطلوب بالأصل، لأنه إن فرض ال ل، وهكانت مطلوبة بالجزء أو بال

التضييق والحرج أو تليف ما لا يطاق، وذلك مرفوع عن هذه الأمة. فلابد للإنسان من ذلك، لن مع الف عما استطاع

فقال: "وقد قال ابن العرب لام لابن العربم الأصل"، واستشهد بم التبعية لا بحف عنه، وما سواه فمعفو عنه لأنه بحال

ف مسألة دخول الحمام بعد ما ذكر جوازه: فإن قيل: فالحمام دار يغلب فيها المنر، فدخولها إل أن يون حراما أقرب منه

إل أن يون مروها، فيف يون جائزا؟ قلنا: الحمام موضع تداوٍ وتطهر، فصار بمنزلة النهر، فإن المنر قد غلب فيه

ر اليوم فنه، والمنر عن بصره وسمعه ما أمرات فإذا احتاج إليه المرء دخله، ودفع المنشف العورات وتظاهر المنب

المساجد والبلدان، فالحمام كالبلد عموما، وكالنهر خصوصا. هذا ما قاله"، ثم علق بقوله: "وهذا النظر ف الأمور

المشروعة بالأصل كلها، وهذا إذا أدى الاحتراز من العارض للحرج، وأما إذا لم يؤد إليه وكان ف الأمر المفروض مع ورود

النه سعة كسد الذرائع فف المسألة نظر، ويتجاذبها طرفان.."[53].

ويقول الشيخ محمد بن عبدالوهاب –رحمه اله: "ومن الأعمال ما فيه خير لاشتماله عل أنواع من المشروع، وفيه شر من

بدعة وغيرها، فيون ذلك العمل شرا بالنسبة إل الإعراض عن الدين باللية كحال المنافقين والفاسقين، وهذا قد ابتل به

أكثر الأمة ف الأزمان المتأخرة؛ فعليك هنا بأدبين: أحدهما:  الحرص عل التمسك بالسنة ف خاصتك ومن أطاعك، واعرف

المعروف، وأنر المنر. الثان: الدعوة إل السنة بحسب الإمان فإذا رأيت من يعمل هذا ولا يتركه إلا إل شر منه، فلا تدع

إل ترك منر بفعل ما هو أنر منه، أو بترك واجب أو مندوب تركه أضر من فعل ذلك المروه. فإذا كان الفاعلون للبدع

معيبين، فالتاركون للسنن كذلك؛ فإن منها ما يون واجبا مطلقا، ومنها مقيدا كالنافلة، فإنها لا تجب، ولن من أراد أن

يصليها وجب عليه الإتيان بأركانها، وكما يجب عل من أت الذنوب من الفارات، وما يجب عل من كان إماما أو مفتيا من

الحقوق، وعامتها يجب تعليمها، والحض عليها، والدعاء إليها. وكثير من المنرين للبدع تجدهم مقصرين ف فعل السنن،

فلا ينه عن منر إلا ويؤمر بمعروف يغن عنه، كما يؤمر بعبادة اله عن عبادة ما سواه، والنفوس خلقت لتعمل، وإنما

الترك مقصود لغيره. فتفطن لحقيقة الدين، وانظر ما اشتملت عليه الأفعال من المصالح والمفاسد، بحيث تعرف مراتب

المعروف والمنر حت تقدم أهمها عند الازدحام؛ فإن هذا حقيقة العلم بما جاءت به الرسل، وهذا خاصة العلماء"[54].

وهذا المنهج بات ضروريا جدا ف تعاط العلماء والدعاة المصلحين مع الواقع. فالأمر لا يقتصر عل معرفة مراتب الأحام

والتاليف ف الشرع وإن كان جزءا منه، بل عليه معرفة الواقع وما يمن تحقيقه فيه من المصالح ودفع المفاسد، كما يقول

تاب والسنة، كما يعرف الخيرات الواقعة ومراتبها فال له أن يعرف الشرور الواقعة ومراتبها ف ابن تيمية: "والمؤمن ينبغ

التاب والسنة، فيفرق بين أحام الأمور الواقعة الائنة والت يراد إيقاعها ف التاب والسنة، ليقدم ما هو أكثر خيراً وأقل

شراً عل ما هو غيره، ويدفع أعظم الشرين باحتمال أدناهما ويجتلب أعظم الخيرين بفوات أدناهما، فإن من لم يعرف الواقع

ف الخلق والواجب ف الدين لم يعرف أحام اله ف عباده، وإذا لم يعرف ذلك كان قوله وعمله بجهل، ومن عبد اله بغير



علم كان ما يفسد أكثر مما يصلح"[55].

وإنما وقع الخلاف والجفاء وتضييع مصالح الناس وتفويت منافع الدعوة من هذا الباب. قال شيخ الإسلام ابن تيمية –رحمه

اله: "نعم قد يشل عل كثير من الناس نصوص لا يفهمونها، فتون مشلة بالنسبة إليهم لعجز فهمهم عن معانيها، ولا يجوز

أن يون ف القرآن ما يخالف صريح العقل والحس إلا وف القرآن بيان معناه، فإن القرآن جعله اله شفاء لما ف الصدور

وبيانا للناس، فلا يجوز أن يون بخلاف ذلك، لن قد تخف آثار الرسالة ف بعض الأمنة والأزمنة حت لا يعرفون ما جاء به

الرسول –صل اله عليه وسلم، إما أن لا يعرفوا اللفظ، وإما أن يعرفوا اللفظ ولا يعرفوا معناه؛ فحينئذ يصيرون ف جاهلية

تحدث السيف، فالفتن القولية والعملية ه بسبب عدم نور النبوة، ومن ها هنا يقع الشرك وتفريق الدين شيعا، كالفتن الت

من الجاهلية بسبب خفاء نور النبوة عنهم. كما قال مالك ابن أنس: إذا قل العلم ظهر الجفاء، وإذا قلت الآثار ظهرت الأهواء.

ولهذا شبهت الفتن بقطع الليل المظلم، ولهذا قال أحمد ‐ف خطبته: الحمد له الذي جعل ف كل زمان فترة بقايا من أهل

لضفَلا ي دَايه عاتَّب ندًى فَمه ّنم مَّنيتاا يمفَا} :العلم. فالهدى الحاصل لأهل الأرض إنما هو من نور النبوة، كما قال تعال

ولا يشْقَ}، فأهل الهدى والفلاح هم المتبعون للأنبياء، وهم المسلمون المؤمنون ف كل زمان ومان، وأهل العذاب والضلال

هم المذبون للأنبياء. يبق أهل الجاهلية الذين لم يصل إليهم ما جاءت به الأنبياء فهؤلاء ف ضلال وجهل وشرك وشر لن

اله يقول: {وما كنَّا معذِّبِين حتَّ نَبعث رسولا}، وقال: {رسلا مبشّرِين ومنذِرِين لئلا يونَ للنَّاسِ علَ اله حجةٌ بعدَ

الرسل}، وقال تعال: {وما كنَّا مهل الْقُرى الا واهلُها ظَالمونَ}، فهؤلاء لا يهلهم اله ويعذبهم حت يرسل إليهم رسولا, وقد

رويت آثار متعددة ف أن من لم تبلغه الرسالة ف الدنيا فإنه يبعث إليه رسولا يوم القيامة ف عرصات القيامة"[56].

ومن أسوأ ما يقع فيه كثير من المصلحين هو منابذتهم لبعضهم، وتحاملهم فيما بينهم، واعتبار أنفسهم أكثر تقوى لما تمسوا

به من اجتهاد. علما بأن الناس –وأقصد هنا العلماء خصوصا‐ تختلف ف إدراكها لحقائق التفاضل بين الأمور وتقديرها

لترتيب الأعظم مصلحة أو الأكثر فسادا، فضلا عن إدراكها للواقع بأبعاده، خاصة مع بعد كثير منهم عن مواطن السياسة

وشئون الحم وخلطة العامة والخاصة اشتغالا بالعلم واهتماما بالدعوة، فلا غروا أن يجهل كثير منهم حجم أخطار الخصوم

وأثرها وحقيقتها ف الأساس، بل وتقديره لمآلات الأمور قياس عل العرف أو السنن الاجتماعية والونية أو تقديرا لتفاصيل

الواقع ومجريات أحداثه. وف هذا يقول الإمام الشاطب –رحمه اله: "النظر ف مآلات الأفعال معتبر ومقصود شرعا، كانت

الأفعال موافقة أو مخالفة، وذلك أن المجتهد لا يحم عل فعل من الأفعال الصادرة عن الملفين بالإقدام أو بالإحجام إلا بعد

نظره إل ما يؤول إليه ذلك الفعل، فقد يون مشروعا لمصلحة فيه تستجلب، أو لمفسدة تدرأ، ولن له مآل عل خلاف ما

خلاف ذلك، فإذا أطلق القول ف ن له مآل علون غير مشروع لمفسدة تنشأ عنه أو مصلحة تندفع به، ولقصد فيه، وقد ي

الأول بالمشروعية، فربما أدى استجلاب المصلحة فيه إل مفسدة تساوي المصلحة أو تزيد عليها، فيون هذا مانعا من

إطلاق القول بالمشروعية، وكذلك إذا أطلق القول ف الثان بعدم المشروعية ربما أدى استدفاع المفسدة إل مفسدة تساوي

أو تزيد، فلا يصح إطلاق القول بعدم المشروعية وهو مجال للمجتهد صعب المورد، إلا أنه عذب المذاق محمود الغب، جار

عل مقاصد الشريعة"[57].

وهذا يجري عل المعصية وعل البدعة. يقول ابن تيمية –رحمه اله: "فإذا تعذر إقامة الواجبات من العلم والجهاد وغير ذلك

إلا بمن فيه بدعة مضرتها أقل من مضرة ترك ذلك الواجب كان تحصيل مصلحة الواجب مع مفسدة مرجوحة معه خيرا من

العس"[58]. ولذلك كان أحمد بن حنبل يرى بالقتال والصلاة خلف المأمون رغم مذهبه بفر مذهبه القائل بخلق القرآن،

فإنها بدعة نشأت ف زمانه وحمل الناس عليها بالسيف ولم تن لا من أصول الدين ولا من فروعه.



وإذا كان العلماء لم يتطرقوا لمسألة إعانة الفار عل كفرهم، فيما لو كانت المصلحة ف ذلك، إلا أن القرآن الريم تضمن

مثالا عل ذلك ف سورة يوسف، فقد أنقذ يوسف –عليه الصلاة والسلام‐ أهل مصر مع بقائهم عل كفرهم هم ومن حولهم

من شعوب المنطقة، كما أن الشريعة اعتبرت حماية أهل الذمة ورعاية مصالحهم مع بقائهم عل كفرهم وشركهم، وتحدث

أبو المعال الجوين وابن تيمية وغيرهم عن جواز البقاء ف دار احتلها الفار ولم يسع أهلها الخروج منها، وقيامهم

فر، وقد تولدولة ال مها، وخدمة تقتضيها حالة بقائهم فح بمصالحهم مع ما يتلبس ذلك من دفع للضرائب وما ف

العلماء القضاء والولايات للدولة الفاطمية –رغم إيمانهم بفرها‐ لما ف ذلك من المصلحة، ومع ما ف ذلك من مفاسد

تمثل لتلك الدولة مصالح سياسية واقتصادية.[59]

وكذلك يجري قياس القاعدة عل الظلم. يقول ابن تيمية ‐رحمة اله: "فالواجب عل المسلم أن يجتهد وسعه، فمن ول ولاية

يقصد بها طاعة اله وإقامة ما يمنه من دينه ومصالح المسلمين، وأقام فيها ما يمنه من ترك المحرمات، لم يؤاخذ بما

يعجز عنه، فإن تولية الأبرار خير للأمة من تولية الفجار"[60]. وقد سئل شيخ الإسلام ف زمانه عن رجل أعطاه ول الأمر

إقطاعا وفيه شء من الموس.. فهل يجوز له الأكل منها، أو يقطعها لأجناده، أو يصرفها ف علف خيوله، وجامية الغلمان؟

فأجاب: "الحمد له، أما المال المأخوذ من الجهات، فلا يخلو عن شبهة، وليس كله حراما محضا، بل فيه ما هو حرام، وفيه

ما يؤخذ بحق، وبعضه أخف من بعض. فما عل الساحل وإقطاعه أخف مما عل بيع العقار، ونحو ذلك من السلع، ومما

عل سوق الغزل ونحوه، فإن هذا لا شبهة فيه فإنه ظلم بين. وكذلك ضمان الأفراج، فإنه قد يؤخذ إما من الفواحش المحرمة،

وإما من المناكح المباحة، فهذا ظلم، وذلك إعانة عل الفواحش الت تسم مغان العرب ونحو ذلك. فإن هذا فيه ضمان

الحانة ف بعض الوجوه، فهذا أقبح ما يون، بخلاف ساحل القبلة، فإنه قد يظلم فيه كثير من الناس. لن أهل الإقطاعات

الثيرة الذين أقطعوا أكثر مما يستحقونه، إذا أمر السلطان أن يؤخذ منها بعض الزيادة، لم ين هذا ظلما وإقطاعه أصلها

زكاة، لن زيد فيها ظلم. وإذا كان كذلك فمن كان ف إقطاعه شء من ذلك، فليجعل الحلال الطيب لأكله وشربه، ثم الذي

للناس، ثم الذي يليه يجعل لعلف الجمال، ويون علف الخيل أطيب منها فإنها أشرف، ويعط الذي يليه للدبادب والبوقات

والبازيات ونحوهم. فإن اله يقول: {فَاتَّقُوا اله ما استَطَعتُم}، فعل كل إنسان أن يتق اله ما استطاع، وما لم يمن إزالته

من الشر يخفف بحسب الإمان، فإن اله بعث الرسل بتحصيل المصالح وتميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها"[61].

وسواء كان ذلك لمصلحة دينية أو دنيوية. فقد سئل ابن تيمية –رحمه اله‐ عن رجل مقبول القول عند الحام يخرج للفرجة

ف الزهر ف مواسم الفرج، حيث يون مجمع الناس، ويرى المنر ولا يقدر عل إزالته، وتخرج امرأته أيضا معه، هل يجوز

ذلك؟ وهل يقدح ف عدالته؟ فأجاب: "ليس للإنسان أن يحضر الأماكن الت يشهد فيها المنرات ولا يمنه الإنار، إلا

لموجب شرع: مثل أن يون هناك أمر يحتاج إليه لمصلحة دينه أو دنياه لا بد فيه من حضوره، أو يون مرها. فأما

حضوره لمجرد الفرجة، وإحضار امرأته تشاهد ذلك، فهذا مما يقدح ف عدالته ومروءته إذا أصر عليه؛ واله أعلم"[62].

وهذه المسألة لا تنفك عموما عن مسائل ف الدعوة إل اله تعال وعذر الخلق فيما يقعون فيه من المخالفات والمنرات

نظرا لثرة الفتن وشيوع الفساد وقلة المصلحين النصحة والأئمة المجددين المتحلين بالعلم والفقه والعمل. وقد أشار ابن

تيمية –رحمه اله‐ إل أهل زمانه، وهو بلا شك أقل سوء من زماننا الحاضر، وما كان عليه الثير من الوقوع ف أنواع من

الفر، قائلا: "وهؤلاء الأجناس وإن كانوا قد كثروا ف هذا الزمان، فلقلة دعاة العلم والإيمان، وفتور آثار الرسالة ف أكثر

البلدان، وأكثر هؤلاء ليس عندهم من آثار الرسالة وميراث النبوة ما يعرفون به الهدى، وكثير منهم لم يبلغهم ذلك، وف أوقات

الفترات، وأمنة الفترات، يثاب الرجل عل ما معه من الإيمان القليل، ويغفر اله فيه لمن لم تقم الحجة عليه، ما لا يغفر به

لمن قامت الحجة عليه، كما ف الحديث المعروف (يأت عل الناس زمان لا يعرفون فيه صلاةً، ولا صياماً، ولا حجاً، ولا



ه، فقـيل لحذيفة بن اليمان: ما تغنبيرة، ويقولون: أدركنا آباءنا وهـم يقولون لا إله إلا البير، والعجوز العمرة، إلا الشيخ ال

عنهم لا إله إلا اله؟ فقال: تنجيهم من النار)[63]".[64]

يقول الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي –عند تفسيره لسورة هود وحديثه عن الفوائد المستنبطة من قصة شعيب عليه

السلام مع قومه: "ومنها أن وظيفة الرسل وسنتهم وملتهم إرادة الإصلاح بحسب القدرة والإمان، فيأتون بتحصيل المصالح

وتميلها أو بتحصيل ما يقدر عليه منها، وبدفع المفاسد وتقليلها، ويراعون المصالح العامة عل المصالح الخاصة. وحقيقة

المصلحة ه الت تصلح بها أحوال العباد وتستقيم بها أمورهم الدينية والدنيوية.

ومنها أن من قام بما يقدر عليه من الإصلاح لم ين ملوما ولا مذموما ف عدم فعله ما لا يقدر عليه، فعل العبد أن يقيم من

الإصلاح ف نفسه وف غيره ما يقدر عليه".. ثم يقول: "ومنها أن اله يدفع عن المؤمنين بأسباب كثيرة قد يعلمون بعضها وقد

لا يعلمون شيئا منها، وربما دفع عنهم بسبب قبيلتهم أو أهل وطنهم الفار، كما دفع اله عن شعيب رجم قومه بسبب رهطه،

وأن هذه الروابط الت يحصل بها الدفع عن الإسلام والمسلمين لا بأس بالسع فيها، بل ربما تعين ذلك لأن الإصلاح مطلوب

عل حسب القدرة والإمان. فعل هذا لو ساعد المسلمون الذين تحت ولاية الفار وعملوا عل جعل الولاية جمهورية يتمن

فيها الأفراد والشعوب من حقوقهم الدينية والدنيوية لان أول من استسلامهم لدولة تقض عل حقوقهم الدينية والدنيوية

وتحرص عل إبادتها وجعلهم عملَةً وخَدَما لهم. نعم إن أمن أن تون الدولة للمسلمين وهم الحام فهو المتعين ولن لعدم

إمان هذه المرتبة فالمرتبة الت فيها دفع ووقاية للدين والدنيا مقدمة واله أعلم"[65].

والخلاصة مما سبق ه أن:

‐ الشريعة ف ذاتها مصلحة، وأن المفسدة الت قد تتخلل الأوامر الشرعية والمنفعة الت قد تتضمنها النواه الشرعية غير

مقصودة للشارع, وإنما يقصد الجهة الراجحة من المصلحة أو المفسدة. وه عبارة مشهورة للفقهاء.

‐ إعمال الأحام الشرعية ف واقع الناس يختلف باختلاف الزمان والحال، ومنوط بفقه الناس لما يأتون وما يستقبلون من

شأنهم. ولم يقع ف الإسلام من الشرور والضعف والخلاف إلا بسبب قلة العلم وضعف الفقه وغلبة الهوى.

‐ إذا اجتمعت مصالح ومفاسد من واقع الحال، فإن أمن تحصيل المصالح ودرء المفاسد عند قيامنا بالتليف فعلنا ذلك

امتثالا لأمر اله تعال. فإذا تعذر الدرء ولم ين من الفعل أو الترك بدٌّ وكانت المفسدة أعظم من المصلحة، درئت المفسدة

وإن كان ذلك بفوات المصلحة، فإن كانت المصلحة أعظم من المفسدة، حصلت المصلحة وإن كان ذلك بالتزام المفسدة،

:نه التوقف، وكل ذلك داخل تحت قوله تعالفإن استوت المصالح والمفاسد تخير الإنسان بينها، أو توقف فيها إذا أم

{فَاتَّقُوا اله ما استَطَعتُم}.[66]

‐ أنه إذا اجتمعت مفسدتان من واقع الحال، فإن أمن درؤهما معا كان ذلك الأوجب ف دين اله، فإذا تعذر إلا درء أحدهما

نُظر ف أيهما أعظم وارتبت الأخف منهما، وسم ذلك رغم كونه محرما ف أصله طاعة، وهو مراد له تعال ف تلك الحال.

كما فعل الخضر مع أصحاب السفينة، ومع الغلام، كما ف سورة الهف.

‐ مفهوم ارتاب المفسدة الأخف يلزم منه لوازم لا تنفك عنه، حسب كل حالة، فما كان لازما التزم به وإن كان وجها من

ر علالمن ار علإعانة بعض الظلمة لاجتناب ظلم أعظم، أو الإن وجوه المفسدة. وهذا ظاهر من كلام ابن تيمية وغيره ف

العصاة والظلمة ديانة لما قد يقع من منر أعظم.

‐ النظر إل مآلات الأمور وما قد ينشأ عن أي عمل ‐وإن كان مشروعا ف أصله، أكان واجبا أو مستحبا أو مباحا‐



واجب شرعا.

ثر مع بعد الزمان عن عهد النبوة، ومع غلبة الفساد وكثرة الخبث وتصدر السفهاء وجهل المتفقهين فهذه المسائل ت ‐

الدين والتباس الأمور. وإن كانت ف أصلها من ميراث النبوة ومن فقه السلف.

‐ موازنة المصالح والمفاسد والترجيح بينها أمر تقديري يختلف باختلاف علم وفقه ومدارك الناس، وتأثير مقاصدهم وحسن

فراستهم، فه مسائل اجتهادية، تتعلق بغير مجرد توفر النص ووجود القاعدة بل بالنظر والفر والإعمال.

‐ هذه المسائل مدارها عل الفقه بالدين ومراتبه ومقاصده وقواعده وأصوله وتفاضل الأمور فيه، والمعرفة بالواقع معرفة

خــبرة بالحيــاة وتعــايش وخلطــة للنــاس، ومعرفــة ســنن الــه الونيــة فــ الأنفــس والمجتمعــات، والقــدرة علــ وزن الأمــور

.بعيدا عن العاطفة أو الأمان ير المنطقالتف واستشراف المستقبل بمعرفة المآلات وربط النتائج بمقدماتها كمنهج ف

‐ أن هذه المسائل غاية ف الأهمية ف باب السياسة الشرعية نظرا لتعلق السياسة بأحوال الناس إصلاحا وفسادا، فإن

إغفالها أو الخوض فيها بجهل أو بقلة فقه وعلم ومعرفة وخبرة له كثير أثر عل معالجة الأمور وتدارك المصالح الدينية

والدنيوية.

هذا مع التنبيه إل أن هذا المبحث ذو صلة بمباحث أخرى لها علاقة بالدعوة والأخلاق، فإن ما يتعلق بتعامل المسلم عموما

مع أهل المعصية أو البدعة أو الظلم أو الفر لا يقتصر عل جانب السياسة بل يشمل أوجه الحياة والعيش، فربما كان هؤلاء

ذوي رحم له أو جيرة أو صحبة ف عمل أو شراكة ف مال، فان عليه من واجبات الإحسان والمودة بما يقيم حقوق هذه

القضايا، وما يمتثله من خلق حسن وتعامل كريم ف سبيل تحبيبهم إل الدعوة وتزيين الإيمان لهم. وهذا لا يخص عامة

الناس بل وكذلك العلماء والمصلحين، فإن قيامهم بذلك يمثل القدوة لغيرهم. فإن مجرد وقوع الناس ف المعاص أو البدع

:ظروف وشروط حددها الشارع وأمر بها. وقد قال تعال فر لا يسقط اعتبار العيش معهم ومخالطتهم إلا فأو الظلم أو ال

بحي هنَّ الا هِملَيطُوا اتُقْسو موهرنْ تَبا مارِكدِي نم موكخْرِجي لَمو الدِّين ف ملُوكقَاتي لَم الَّذِين نع هال ماكنْهلا ي}

نمو مهلَّونْ تَوا مِاجخْرا َلوا عرظَاهو مارِكدِي نم موكجخْراو الدِّين ف مقَاتَلُوك الَّذِين نع هال ماكنْها ينَّما ،ينطقْسالْم

يتَولَّهم فَاولَئكَ هم الظَّالمونَ}.[67]

والأصل اعتبار كل شء ف مقامه، والسع ف الجمع بين أوجه التاليف المأمور بها سياسة أو خُلقا، فإن السياسة قد

تقتض خلاف الخُلق كما أن الخُلق قد يقتض خلاف السياسة. فعن سعد بن أب وقّاص ‐رض اله عنه‐ قال: لما كان

يوم فتح مة اختبأ عبداله بن سعد بن أب السرح عند عثمان بن عفان، فجاء به حت أوقفه عل النب ‐صل اله عليه

وسلم‐ فقال: يا رسول اله بايع عبداله. فرفع رأسه فنظر إليه ثلاثاً، كل ذلك يأب، فبايعه بعد ثلاث، ثم أقبل عل أصحابه

فقال عليه الصلاة والسلام: (أما كان فيم رجل رشيد يقوم إل هذا حيث رآن كففت يدي عن بيعته فيقتله؟)، فقالوا: ما

ندري يا رسول اله ما ف نفسك، ألا أومأت إلينا بعينك؟، قال: (إنه لا ينبغ لنب أن تون له خائنة الأعين.[68]. فقد ترك

الرسول –عليه الصلاة والسلام‐ أمرا كان يريده سياسة لما اتصف به من مارم الأخلاق الت لا ينبغ للأنبياء التنزل عنها.

وختاماً:

فالواجب اليوم عل العلماء والمصلحين مغادرة موقع الإنار باللسان والتحذير من كل فتنة –سواء كانت معصية أو ظلما

أو بدعة أو كفرا‐ إل موقع الدفع، والتغيير، وتقليل المفاسد والشرور، أو إعانة القائمين عل ذلك، أو التماس العذر لهم

ونصحهم ظاهرا وباطنا مع الدعاء لهم، فإن الواقع اليوم يفرض تاتف الجهود ومواجهة الشر والفساد بل قوة وفقه



حقيقة الحال ف فر من شرورهم ولا دفعهم مطلقا، وهذه هن منع طوائف الفسق والظلم والبدعة والمة. فإذا لم يموح

غالب البلدان، فلا أقل من تقليل شرورهم وتضييق مفاسدهم. ولللام بقية.

---------------------------

[1] رواه الترمذي، وقال: هذا حديث حسن غريب. وقد ضعف الحديث عدد من أهل العلم، وذهب بعضهم إل تحسين

الحديث لثرة طرقه وشواهده، كما هو رأي الترمذي. وصححه الشيخ الألبان بمجموع طرقه، ف السلسلة الصحيحة.

[2]  مجموع الفتاوى: ج13/65- 66.

[3]  عون المعبود، لمحمد شمس الحق العظيم آبادي، دار الفر، ط 1995م، ص:387.

[4]  يونس: 83- 86.

[5]  كما ذهب إليه عدد من المفسرين.

[6]  طه: 47.

[7]  النساء: 97- 100.

[8]  النحل: 110.

قرِ حبِغَي مارِهدِي نوا مخْرِجا و{الَّذِين ،{..بِيلس وذُوا فاو مارِهدِي نوا مخْرِجاوا وراجه فَالَّذِين} :[9]  انظر مثلا قوله تعال

ا انْ يقُولُوا ربنَا اله ولَو دفْع اله النَّاس بعضهم بِبعضٍ لَهدِّمت صوامع وبِيع وصلَوات ومساجِدُ يذْكر فيها اسم اله كثيرا

نم ًتَغُونَ فَضبي هِمالوماو مدِيارِه نوا مخْرِجا الَّذِين اجِرِينهالْم اءلْفُقَرو{ل ،{زِيزع لَقَوِي هنَّ الا هرنْصي نم هنَّ الرنْصلَيو

موكخْرِجي لَمو الدِّين ف ملُوكقَاتي لَم الَّذِين نع هال ماكنْهي }ادِقُونَ}، والص مكَ هولَئا ولَهسرو هونَ الرنْصيانًا وورِضو هال

نم موكجخْراو الدِّين ف مقَاتَلُوك الَّذِين نع هال ماكنْها ينَّما ،ينطقْسالْم بحي هنَّ الا هِملَيطُوا اتُقْسو موهرنْ تَبا مارِكدِي نم

دِيارِكم وظَاهروا علَ اخْراجِم انْ تَولَّوهم ومن يتَولَّهم فَاولَئكَ هم الظَّالمونَ}.

[10]  أحيل القارئ الريم لما كتبه الشيخ عبدالوهاب الطريري حول الفتوى وما أثير حولها ف موقعه، وغيره من المواقع

تحت عنوان: سجال فتوى ماردين.

[11]  الطريري يتحدث عن تفاصيل تحريف فتوى ابن تيمية عن القتال، الشرق الأوسط، ف 7/5/2010م.

[12]  أخرجه أبو يعل ف مسنده، وصححه الألبان ف السلسلة الصحيحة، برقم 6049: ج3/334.

[13]  أخرجه الحاكم ف مستدركه (ج5/669)، وقال: هذا حديث صحيح عل شرط مسلم ولم يخرجاه. والحديث ف سنن

ابن ماجه: ج2/1344.

[14]  بغية المرتاد، لابن تيمية: ص311.

[15]  أخرجه ابن ماجه ف سننه، كتاب الفتن، باب ذهاب القرآن والعلم: ج2/1344، والحاكم ف مستدركه: ج4/520، عن

حذيفة رض اله عنه. والحديث قوى إسناده الحافظ ف فتح الباري: ج13/16، وصححه الألبان ف السلسلة الصحيحة:

ج1/171.



[16]  مجموع الفتاوى، لابن تيمية: ج11/407.

[17]  إعلام الموقعين: 3/11.

[18] الحجرات: 7.

[19]  البقرة: 216.

[20]  التوبة: 49.

[21]  رواه أحمد من حديث أنس، وهو صحيح. انظر: صحيح الجامع للألبان، رقم 6765.

[22]  أخرجه البخاري ومسلم.

[23]  أخرجه الحاكم وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وقال الذهب: صحيح، ورواه البيهق ف الدلائل.

[24]  إعلام الموقعين: ج3/4- 5، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، دار الجيل.

[25]  المائدة: 105.

[26]  مجموع الفتاوى: ج28/127.

[27]  التغابن: 16.

[28]  القصص: 50.

[29]  المرجع السابق.

[30]  يوسف: 53.

[31]  مجموع الفتاوى: ج28/167.

[32]  مفتاح دار السعادة: ج2/19.

[33]  مجموع الفتاوى: ج10/364. وانظر: ومجموع الفتاوى: ج20/56.

[34]  مجموع الفتاوى: ج1/265.

[35]  الرياض الناضرة والحدائق النيرة: ص230.

[36]  مجموع الفتاوى: ج10/512.

[37]  البقرة: 219.

[38]  الاستقامة: ج1/439.

[39]  مجموع الفتاوى: ج20/48، بتصرف ف بعض المواطن الذي جرى التصحيف فيها ويقتض اللام خلافه، ف ترتيب

الأمثلة: الثان، الثالث، الرابع، ويمن الرجوع للأصل، لمعرفة خطأ المطبوع قطعا.



[40]  مجموع الفتاوى: ج20/55.

[41]  مجموع الفتاوى، مرجع سابق.

[42]  مجموع الفتاوى: المرجع السابق.

[43]  وهذه مسألة من أكثر النوازل حدوثا ف القرون المتأخرة.

[44]  وهذه من المسائل المقطوعة عند البعض دون النظر إل مفاسدها ومصالحها بإطلاق!

[45]  وه مسألة اليوم تقترب من تمن القوى العلمانية ف كثير من الدول الإسلامية.

[46]  انظره: ج1/87.

[47]  المرجع السابق: ج1/88

[48]  المرجع السابق: : ج1/92.

[49]  المرجع السابق: ج1/129.

[50]  المرجع السابق: ج1/7.

[51]  إعلام الموقعين: ج3/7.

[52]  الموافقات: ج5/199.

[53]  الموافقات: ج3/528.

[54]  مسائل لخصها الشيخ محمد بن عبدالوهاب: ج1/88.

[55]  مجموع الفتاوى، لابن تيمية: ج20/305.

[56]  مجموع الفتاوى: ج17/307.

[57]  الموافقات: ج4/194.

[58]  مجموع الفتاوى: ج28/212.

[59]  وربما يشبه هذا أو مثله، تروي الرسول –صل اله عليه وسلم‐ ف شأن أهل قريش وقد عرض عليه الملك أن يطبق

عليهم الأخشبين –جبلين بمة‐ فقال: (بل أرجو أن يخرج اله من أصلابهم من يعبد اله وحده لا يشرك به شيئا)، وف هذا

الإرجاء لعذاب الفار وهم المقيمن عل كفره وتذيبه وعدواته والفساد ف الأرض والصد عن دين اله نوع رض بالمفسدة

الأقل رجاء المصلحة الأعظم رغم عدم يقينية تلك المصلحة! فتأمله.

[60]  مجموع الفتاوى: ج28/396.

[61]  مجموع الفتاوى: ج28/591.

[62]  مجموع الفتاوى: ج28/239.



[63]  رواه ابن ماجة والحاكم، وقال: صحيح عل شرط مسلم ولم يخرجاه، وصححه الألبان ف (صحيح ابن ماجة).

[64]  مجموع الفتاوى: ج35/165.

[65]  تيسير الريم الرحمن، السعدي، مؤسسة الرسالة، ط6- 1997م: ص345.

[66]  انظر: قواعد الإحام: ج1/93.

[67]  الممتحنة: 8- 9.

.[68]  رواه أبو داود والبيهق

 

 

 

 مجلة البيان

 

المصادر:


