
الحمد له رب العالمين وصل اله عل نبينا محمد وصحبه أجمعين.

لقد أثن اله ‐ عز وجل ‐ عل صحابة رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ ف مواضع عديدة من كتابه الريم،

وامتدحهم بأحسن الأوصاف وأكملها، وامتن عليهم بالرِضوان والتوبة، وأخبرهم بما اعدَّ لهم من الأجر الريم والثواب

العظيم.

 

 

مدَّ لَهعاو نْهوا عضرو منْهع هال ضانٍ رسحبِا موهعاتَّب الَّذِينارِ ونْصاو اجِرِينهالْم نلُونَ موابِقُونَ االسو ﴿ :قال تعال

جنَّاتٍ تَجرِي تَحتَها انْهار خَالدِين فيها ابدًا ذَلكَ الْفَوزُ الْعظيم ﴾ [التوبة: 100].

قال الحافظ ابن كثير ‐ رحمه اله ‐: "فقد أخبر اله العظيم أنه قد رض عن السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار

والذين اتَّبعوهم بإحسان، فيا ويل من أبغضهم أو سبهم أو أبغض أو سب بعضهم!

قحافة ‐ رض ر بن أبالصدّيق الأكبر والخليفة الأعظم أبا ب ولا سيما سيد الصحابة بعد الرسول وخيرهم وأفضلهم، أعن

حب الصحابة وفضلهم
الاتب : الألوكة

التاريخ : 8 يوليو 2013 م

المشاهدات : 6113



اله تعال عنه ‐ فإن الطائفة المخذولة يعادون أفضل الصحابة ويبغضونهم ويسبونهم ‐ عياذًا باله من ذلك ‐ وهذا يدل

عل أن عقولهم معوسة، وقلوبهم منوسة، فأين هؤلاء من الإيمان بالقرآن إذ يسبون من ‐ رض اله تعال عنهم ‐ وأما

أهل السنة فإنهم يترضون عمن ‐ رض اله عنه ‐ ويسبون من سبه اله ورسوله، ويوالون من يوال اله، ويعادون من

يعادي اله، وهم متَّبِعون لا مبتدِعون ويقتدون ولا يبتدعون، ولهذا هم حزب اله المفلحون وعباده المؤمنون))[1] اهـ.

قــال الإمــام البخــاري ‐ رحمــه الــه ‐: ومــن صــحب النــب ‐ صــل الــه عليــه وســلم ‐ أو رآه مــن المســلمين، فهــو مــن

أصحابه))[2].

قال ابن تيمية ‐ رحمه اله ‐: "والصحبة اسم جنس يقع عل من صحب النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ قليلا أو كثيرا؛

لن كل منهم له من الصحبة بقدر ذلك، فمن صحبه سنة أو شهرا أو يوما أو ساعة أو رآه مؤمنًا، فله من الصحبة بقدر

ذلك"[3].

قال الشوكان ‐ رحمه اله ‐: "ويعرف كون الصحاب صحابيا بالتواتر والاستفاضة، وبونه من المهاجرين أو من

الأنصار، وبخبر صحاب آخر معلوم الصحبة"[4].

الأحاديث الواردة ف فضائلهم:

• عن عبداله بن مسعود ‐ رض اله عنه ‐ عن النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ قال: ((خير الناس قَرن ثم الذين يلونهم ثم

الذين يلونهم، ثم يجء أقوام تَسبِق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته))[5].

قال ابن حجر ‐ رحمه اله ‐: "والمراد بقرن النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ ف هذا الحديث: الصحابة"[6].

• عن جابر ‐ رض اله عنه ‐ عن رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أنه قال: ((لا يدخل النار أحد ممن بايع تحت

الشجرة))[7].

• قال النب‐ صل اله عليه وسلم ‐ لعمر ‐ رض اله عنه ‐: "وما يدريك لعل اله اطلع عل أهل بدر فقال: اعملوا ما

شئتُم فقد غفرت لم؟!"[8].

قال العلامة خليل بن أحمد السهارنفوري ‐ رحمه اله ‐:كأنه تعال علم منهم أنه لا يجء منهم ما يناف المغفرة، فقال لهم:

اعملوا ما شئتم، إظهارا لمال الرضا عنهم، وأنه لا يتوقَّع منهم من الأعمال بحسب الأعم والأغلب إلا الخير، فهذه كناية عن

كمال الرضا وصلاح الحال، وتوفيقهم غالبا للخير"[9].

عدالة الصحابة:

هِملَيينَةَ عالس لنْزفَا قُلُوبِهِم ا فم ملفَع ةرالشَّج تونَكَ تَحايِعبذْ يا يننموالْم نع هال ضتعديلهم: ﴿ لَقَدْ ر ف قال تعال •

واثَابهم فَتْحا قَرِيبا ﴾ [الفتح: 18].

• قال ابن كثير ‐ رحمه اله ‐ ف قوله تعال: ﴿ فَعلم ما ف قُلُوبِهِم ﴾ [الفتح: 18]؛ أي: من الصدق والوفاء والسمع

والطاعة، ﴿ فَانْزل السينَةَ ﴾ [الفتح: 18]، وه الطمأنينة[10]. هـ.

م أنه يوافيه علإلا عن عبد عل ه صفة قديمة، فلا يرضه ‐: "والرضا من الة ‐ رحمه الوقال شيخ الإسلام ابن تيمي •

موجبات الرضا، ومن رض اله عنه لم يسخط عليه أبدًا"[11].



* قال أبو محمد بن حزم ‐ رحمه اله ‐: فمن أخبرنا اله ‐ عز وجل ‐ أنه علم ما ف قلوبهم ورض عنهم وأنزل السينة

عليهم، فلا يحل لأحد التوقُّف ف أمرهم ولا الشك فيهم البتَّة، ولقول رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: ((لا يدخل النار

أحد بايع تحت الشجرة))[12].

* قال ابن كثير ‐ رحمه اله ‐: "الصحابة كلهم عدول عند أهل السنة والجماعة؛ لما أثن اله عليهم ف كتابه العزيز، وبما

نطقت به السنة النبوية ف المدح لهم ف جميع أخلاقهم وأفعالهم، وما بذَلوه من الأموال والأرواح بين يدي رسول اله ‐

صل اله عليه وسلم ‐ ورغبة فيما عند اله من الثواب الجزيل والجزاء الجميل"[13]ا. هـ.

• قال شيخ الإسلام ابن تيمية ‐ رحمه اله ‐: فإن القدح ف خير القرون الذين صحبوا الرسول قدْح ف الرسول ‐ عليه

السلام ‐ كما قال مالك وغيره من أئمة العلم هؤلاء طعنوا ف أصحاب رسول اله، وإنما طعنوا ف أصحابه ليقول القائل:

رجل سوء كان له أصحاب سوء، ولو كان رجلا صالحا لان أصحابه صالحين"[14]ا. هـ.

ثناء العلماء عل الصحابة:

• عن سعيد بن زيد ‐ رض اله عنه ‐ قال لمشهدِ رجل منهم ‐ أي الصحابة ‐ مع رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐

يغبر فيه وجهه خير من عمل أحدكم عمره، ولو عمر عمر نوح[15].

يقول: أدركت خمسمائة أو أكثر من الصحابة، يقولون: عل عن شعبة عن منصور بن عبدالرحمن: سمعت الشَّعب •

وعثمان وطلحة والزبير ف الجنة، قلت ‐ أي الذهب ‐: لأنهم من العشرة المشهود لهم بالجنة، ومن البدريِين، ومن أهل بيعة

الرضوان، ومن السابقين الأولين، الذين أخبر تعال أنه رض عنهم ورضوا عنه، ولأن الأربعة قُتلوا ورزِقوا الشهادة، فنحن

محبون لهم[16].

ه عليه وسلم ‐ فال ه ‐ صلأصحاب رسول ال عل ‐ ه ‐ تبارك وتعالال ه ‐: "وقد أثنرحمه ال ‐ قال الشافع •

القرآن والتوراة والإنجيل وسبق لهم عل لسان رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ من الفضل ما ليس لأحد بعدهم،

فرحمهم اله وهنأهم بما أتاهم من ذلك ببلوغ أعل منازل الصديقين والشهداء والصالحين، أدوا إلينا سنن رسول اله ‐

صل اله عليه وسلم ‐ وشاهدوه والوح ينزل عليه فعلموا ما أراد رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ عاما وخاصا

وعزما وإرشادا، وعرفوا من سنَّته ما عرفنا وجهِلنا، وهم فوقنا ف كل علم واجتهاد وورع وعقل"[17].

• قال ابن القيم ‐ رحمه اله ‐: "والمقصود أن أحدًا ممن بعدهم ‐ أي الصحابة ‐ لا يساويهم ف رأيهم، وكيف يساويهم؟!

وقد كان أحدهم يرى الرأي فينزل القرآن بموافقته"[18]!

• قال شيخ الإسلام ابن تيمية ‐ رحمه اله ‐: "فمن اتَّبع السابقين الأولين كان منهم وهم خير الناس بعد الأنبياء، فإن أمة

محمد خير أمة اخرِجت للناس وأولئك خير أمة محمد كما ثبت ف الصحاح من غير وجه أن النب قال: ((خير القرون القرن

الذي بعثت فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم))، ولهذا كان معرفة أقوالهم ف العلم والدين وأعمالهم خيرا وأنفع من معرفة

أقوال المتأخّرين وأعمالهم ف جميع علوم الدين وأعماله؛ كالتفسير وأصول الدين وفروعه والزهد والعبادة والأخلاق

والجهاد وغير ذلك، فإنهم أفضل ممن بعدهم كما دل عليه التاب والسنة؛ فالاقتداء بهم خير من الاقتداء بمن بعدهم، ومعرفة

إجماعهم ونزاعهم ف العلم والدين خير وأنفع من معرفة ما يذكر من إجماع غيرهم ونزاعهم؛ وذلك أن إجماعهم لا يون إلا

معصوما، وإذا تنازَعوا، فالحق لا يخرج عنهم"[19].

• قال العلامة ابن القيم ‐ رحمه اله ‐ ف ميميته.



هبزوح أولئكَ أتباعُ النب

ملسالأرضِ م ما كان ف مولولاه             

ولولاهم كادت تَميدُ بأهلها

مها هتاديها وأواسور نول             

ولولاهم كانت ظلاما بأهلها

مأنْجو دُوريها بف مه نلو               

بهِم لاهيفح ابحأولئكَ أص

موأنع بينِبالطي لاهيوح                  

هخُصي لامرِئ منهم سام لل

موينع إليه َّغه الأدنبلي                   

هملائوو مهِبح ف ما لائوي

مألْو وه نه مدَاكَ اله لتأم                   

جةح ةبأي أم يللد ِبأي

متنقو لا عارع مهبى حتر                  

مهنابتاجو مهغْضإلا ب ا العاروم

أثموم م ذاكَ عاردَاهع بحو                  

 

وصل اله وسلم عل نبينا محمد وعل آله وصحبه أجمعين.

-------------------------------  
[1] تفسير ابن كثير (2: 398).

[2] البخاري (3: 5).

[3] مجموع الفتاوى (4: 464) الصارم المسلول (575).

[4] إرشاد الفحول (108).

[5] رواه البخاري (3651) ومسلم (2533).

[6] فتح الباري؛ لابن حجر (7: 8، ح3651).

[7] رواه مسلم (2496) وأبو داود (4: 213، ح4653) الترمذي (5: 652 ح3860).

[8] رواه مسلم (2494) وأبو داود (3: 47 ح2650).

[9] بذْل المجهود ف حل أب داود (18: 178).

[10] تفسير ابن كثير (4: 205).

[11] الصارم المسلول (572).

[12] الفصل ف الملل والنحل (4: 148).

[13] الباعث الحثيث (176).

[14] مجموع الفتاوى (4: 429).



[15] رواه أبو داود (4: 212ح4650).

[16] السير (1: 62).

[17] إعلام الموقعين (1: 80).

[18] إعلام الموقعين (1: 81).

[19] جموع الفتاوى (13: 24).

المصادر:


