
النُّصرةُ: ه طلب النصر والعون.

والأسباب الت يحصل بها النصر نوعان:

أسباب مادية ملموسة، وهذا النوع هو المشار إليه ف قوله تعال: {واعدُّوا لَهم ما استَطَعتُم من قُوة} [الأنفال: 60]، أي:

واعدُّوا لأعدائم كل ما تقدرون عليه من القوة العقلية والبدنية وأنواع الأسلحة والآلات ونحو ذلك مما يعين عل قتال هم.

 

رصهذا من ق قلوب أكثر الخلق، ويعلّقون به وحده حصول النصر والرزق، وف نَّ هذا النوع هو الذي يغلب علويلاحظ ا

النظر وضعف الإيمان وقلّة الثقة بوعد اله وكفايته ما اله به عليم. فالنصر ليس بثرة عدَدٍ ولا عدَدٍ، وانَّما هو بيد اله الواحد

القهار، الذي يخذل من يريد خذلانهم مهما بلغوا من الثرة والقوة.

وف هذا تنبيه لنا أ نعتمد عل الأسباب مهما بلغت، فما ه إلا طمأنينة للقلوب وتَثْبِيت لها عل الخير والحق، اما النصر

الحقيق الذي لا معارض له فهو من عند اله، كما قال جل شأنه: {وما النَّصر إ من عندِ اله الْعزِيزِ الْـحيم} [آل عمران:

.[126

ولهذا أدب اله عز وجل صحابة نَبِيِه ‐ وهم خيار الخلق ‐ حين اعجِب بعضهم بثرتهم ف غزوة حنين حت قال قائلهم:

«لَن نُغْلَب اليوم عن قلَّة»، فَۇكلُوا الَ هذه اللمة، فَانت الْهزِيمة ف ابتدَاء، وفر معظم المسلمين من الميدان، واشتدت

عليهم الأزمة حت ضاقت عليهم الأرض ‐ عل رحبها وسعتها ‐، ثم ولوا منهزمين، ا رسول اله؛ فانَّه ثبت ولم يفر، وصمد

ولم يتخاذل، بل كان يدعو ربه بدعائه الخاشع قائلا: «اللَّهم انْت عضدِي وانْت نَصيرِي بِكَ احول وبِكَ اصول وبِكَ أقاتل»..

ينة عليهم، وأنزل جنوداً من عنده يثبتونهم ويبشرونهم حته السعن الصحابة وعرفوا ضعفهم، أنزل ال بجفلما زال الْع

تحقق النصر.

النصرة بالضعفاء سهم لا ينس ووعد لا يخيب
اتب : أحمد عبد المجيد مال

التاريخ : 25 ديسمبر 2013 م

المشاهدات : 11800



وأما النوع الثان: فهو الأسباب المعنوية، وه قوة التوكل عل اله، وكمال الثقة به، وقوة التوجه إليه والطلب منه.

وهذه الأمور تقوى جدّاً من الضعفاء العاجزين الذين ألجأتهم الضرورة إل أن يعلموا حق العلم أنّ كفايتهم ورزقهم ونصرهم

من عند اله، وأنّهم ف غاية العجز، فتنسر بذلك قلوبهم، وتتوجه إل اله ثقة به وطمعاً ف فضله وبره ورجاء لما ف يديه

الريمتين.

فينْزِل اله لهم من نصره ورزقه ما لا يدركه القادرون، بل ييسر للقادرين بسببهم من أسباب النصر والرزق ما لم يخطر لهم

ببال، ولا دار لهم يوماً ف خيال.

والسر ف ذلك انَّ له جنود السماوات والأرض، جميعها ف مله، وتحت تدبيره وقهره، وه لفرط كثرتها لا يعلم حقيقتها

وعددها وقدرتها إلا هو سبحانه، فهو وحده الذي يشف عما يريد الشف عنه من أمرها، ف الوقت الذي يريد وبالطريقة

والهيئة الت يريدها، لذا فه غيب كما قال تعال: {وما يعلَم جنُود ربِكَ إ هو وما ه إ ذِكرى للْبشَرِ} [المدثر: 31].

وقد يعجب الإنسان حين يعلم انَّ من هذه الجنود: الضعفاء والمرض وذوي الاحتياجات الخاصة، ولولا ورود النصوص

الصحيحة ف ذلك لان الأمر محور جدل وأخذ وردٍ، وأسوق من هذه النصوص اثنين:

الأول: ما أخرجه الإمام البخاري ف كتَاب الجِهادِ والسيرِ من صحيحه ‐ باب: من استَعانَ بِالضعفَاء والصالحين ف الْحرب

‐ عن مصعبِ بن سعدٍ، قَال: راى سعدٌ بن ابِ وقَّاصٍ، رض اله عنْه، انَّ لَه فَضلا علَ من دونَه، فَقَال النَّبِ صل اله

.«مفَائعبِض زَقُونَ اتُرونَ ورتُنْص لعليه وسلم: «ه

أراد صل اله عليه وسلم بذلك حض سعد عل التواضع ونف الزهو عل غيره وترك احتقار المسلم ف كل حالة.

والسؤال الذي قد يتبادر إل الذهن: ما المنزلة الت أراد سعد انْ يتميز بها عن اخوانه؟

نجد الجواب شافياً وتتضح لنا الصورة كاملة حين نضم الروايات بعضها إل بعض، فف رواية الإمام عبد الرزَّاقِ: قال سعد

يا رسول اله: أرأيت رجلا يون حامية القوم ويدفع عن أصحابه أيون نصيبه كنصيب غيره؟ فَذَكر الحديث، وعل هذا

فالمراد بالفضل ‐ كما يقول الحافظ ابن حجر ‐ إرادة الزيادة من الغنيمة، فأعلمه صل اله عليه وسلم انَّ سهام المقاتلة

سواء، فإنْ كان القوي يترجح بفضل شجاعته، فانَّ الضعيف يترجح بفضل دعائه وإخلاصه.

والاستفهام ف الحديث للتقرير، أي ليس النصر وإدرار الرزق إلا ببركتهم، فأبرزه ف صورة الاستفهام ليدل عل مزيد

التقرير والتوبيخ.

غُونبا» :قُوله عليه وسلم يال صل هال ولسر تعمس :قال ،اءدالدَّر ِبا نما أخرجه الإمام أحمد والترمذي ع :الثان

.«مفَائعونَ بِضرتُنْصزَقُونَ وا تُرنَّما مَّنفَا ،مكفَاءعض

ومعن «ابغُون» أي اطْلُبوا رِضاي ف ضعفَائم، وتقربوا الَ بالتقرب إليهم وتفقد حالهم وحفظ حقوقهم والإحسان إليهم

.وبالقرب من بمجالست قواستنصاراً بهم، فهم الأح وفعلا قولا

ومعن انَّما تنصرون وترزقون بضعفائم: أي انَّما تُمنون من الانتفاع بما أخرجنا لم وتعانون عل عدوكم ويدفع عنم

م لهم أو ببركة دعائهم، وذلك لأنهم أشد إخلاصاً فم بين أظهركم، أو بسبب رعايتالبلاء والأذى بسبب وجود ضعفائ

الدعاء وأكثر خضوعاً ف العبادة لجلاء قلوبهم عن التعلق بزخرف الدنيا، ومن هنا استدل بعض العلماء عل استحباب

أ عن الحول والقوة بإخلاص، ورقصلاة الاستسقاء؛ فالضعيف إذا رأى عجزه وعدم قوته تبر إخراج الشيوخ والصبيان ف

قلبه واستان لربه وتضرع إليه، فيستجيب اله دعاءه ويحقق له رجاءه، وكم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن اله، بخلاف

القوي فإنه يظن أنه إنما يغلب الرجال بقوته، فيله اله إل نفسه عل قدر عجبه، ويون ذلك سبباً للخذلان.

والمقصود بالضعفاء:

من يون ضعفه ف بدنه (المرض الجسمان)، أو ف نفسه (المرض الذهن والنفس)، أو ف حاله (الفقر وقلة ذات اليد)؛



والنصوص تشمل الأنواع الثلاثة، فانْ قيل بانَّ المقصود بالضعفاء هم من يستضعفهم الناس لفقرهم ورثاثتهم، لأنهم هم الذين

يستطيعون الدعاء والصلاة، كما ف رواية النسائ: «قال صل اله عليه وسلم: انما ينصر اله هذه الأمةَ بضعيفها: بدعوتهم،

وصلاتهم، واخلاصهم».

يقوم عل نما منَّمالنوعين الآخرين ليس من المريض نفسه، وا نَّ الدعاء والصلاة والإخلاص قد تتحقق ففالجواب ا

رعايته، فم من مريض يتضرع أهله إل اله وتنسر له قلوبهم أكثر من صاحب المرض ذاته.

الجمع بين التوكل واليقين وبين الأخذ بالأسباب:

قد يظن القارئ الريم انَّ هناك تعارضاً بين النصوص السابقة والنصوص الت تمدح المؤمن القوي وتأمره بالأخذ بالقوة

والاستعداد للأعداء. وعند التأمل نجد انَّه لا تعارض، إذ المراد انَّه مت تمن المسلم من الأخذ بأسباب القوة المادية وتيسرت

له، فعليه أنْ يسارع ولا يفرط ولا يقصر.

وقد ورد الجمع بين الأمرين ف قول اله عز وجل لنبيه: {واعبدْ ربكَ حتَّ ياتيكَ الْيقين} [الحجر: ٩٩].

والمعن: استمر ف جميع الأوقات عل التقرب إل اله بأنواع العبادات البدنية والمالية والقلبية، حت يأتيك الموت وأنت

عل ذلك، وقد امتثل أمر ربه بأب هو وأم صل اله عليه وسلم، فلم يزل دائباً ف العبادة بجميع أنواعها حت أتاه اليقين.

.رخَي كل يفِ، وفعالض نموالْم نه مال لا بحاو رخَي الْقَوِي نموقوله: «الْم ريم بين الأمرين فال كما جمع النب

احرِص عل ما ينْفَعكَ، واستَعن باله ولا تَعجز.....».

ودنيوي، بل أمر بالجد والاجتهاد فيه والحرص عليه، نية وهمة، فعلا ل سبب دينما ينفعك» أمر ب عل رِصفقوله: «اح

وتدبيراً.

وقوله: «واستعن باله» أمر بالاعتماد التام عل اله ف جلب المصالح ودفع المضار، مع الثقة التامة بتحقيق ذلك.

اما اذا لم يتمن المسلم من الجمع بين الأمرين ‐ كأن حبسه المرض ف نفسه أو غيره ‐، فعليه خفض الجناح ورقة القلب

والانسار بمشاهدة جلال الجبار.

والخلاصة انَّ قلب العبد وجوارحه ف حالة استنفار تام ف ذات اله؛ فالجوارح تستفرغ الوسع ف الأسباب حت يحس

صاحبها من نفسه أنَّه لا مزيد، والقلب يستجلب رضا اله وعونه وثقته ورجاءه والطمع فيه، فانْ حدث وقعدت به الأسباب

فليتحرك بقلبه إل اله، فانَّ اله منجز له ما وعد، وليس هذا فحسب، بل ربما تَفَجرت ينابيع الحمة من قلبه عل لسانه.

فلنحرص عل تذكير الضعفاء وذويهم بهذه الْمنَّة، وأن يقبلوا من اله صدقته، وأ يستصغروا جهودهم، فدعاؤهم لا يقل تأثيراً

ف الأعداء عن تأثير المدافع والدبابات.

اللهم اصلح لنا شَانَنَا كلَّه، ولا تَلْنَا ال انْفُسنَا طَرفَةَ عين، ولا ال احدٍ من خَلْقكَ.

 

 

مجلة البيان

المصادر:


