
ية أن هناك أموراً كثيرة تحتاج إل إصلاح وإل إعادة نظر، فهناك من يتطرق لا يخف عل من يتابع الساحة العلمية والفر

إل بحوثٍ قليلة الأهمية، وهناك من يضخّم بعض الخلافاتِ الفرعية، وهناك من يتوهم وجود الخلافِ الحقيق ف خلافاتٍ

لفظية وشلية..

 

 

ون المسألة من الخلافات الفرعية التقول، وت عل فيه قولا ِحتأليف كتاب يرج الباحثين يبذل جهداً كبيراً ف 1ـ فبعض

يسوغ فيها الاجتهاد والخلاف ـ سواء أكان الخلاف الفرع ف العقائد أم ف الأحام ـ..

وهو لن يستطيع بترجيحه واجتهاده أنْ يلغ الخلاف ف المسألة، فلماذا لا يقتصر عل ذكر أقوال العلماء ف المسألة وما

تبين له أنه هو الراجح، من غير تشنيع لمن يخالفه فيها، ومن غير أن يضخّم الأمر ويجعله كأنه صراعٌ بين الحق والباطل..

فمثل هذه الأمورِ الخلاف فيها هو خلاف بين راجح ومرجوح، وليس بين حق وباطل.. والإغراق ف هذه المسائل الجزئية لا بدَّ

أنْ يؤدي إل الإهمال ف القضايا البرى والأكثر أهمية منها..

2ـ مما يعين عل الإنصاف عدم الاقتصارِ عل أخذ اللام من الخصوم:

كثيرون ممن يتحدثون عن الفرق أو المذاهب أو الأشخاص يبتعدون عن الإنصاف؛ لأنهم يقعونَ ضحيةً لتشويه الخصوم لهم،

ولا ينظرون نظرةً مستقلةً ف كلام من يتحدثون عنهم.. ولو ابتعدَ هؤلاء الناقدون عن تقليد بعضهم لبعض، ونظروا ف كلام

من ينتقدونهم، وسمعوا اللام منهم، ولم يقتصروا عل السماع عنهم، لأدركوا كم كانوا بعيدين عن الحقيقة، الت كانوا

يحسبون أنفسهم مدافعين عنها!

3ـ ومما يعين عل الإنصاف الجمع بين الدِّقَّة وسعة الاطلاع:

فالدِّقَّةُ وحدها لا تف مع قلة الاطلاع، وكثرة الاطلاع لا تجدي مع عدم الدقة، فلا بد من التوازن والجمع بين الأمرين: التدقيق

ف اللام وسعة الاطلاع.. لأنَّ كثيراً ممن يفقد الموضوعية والاتزان، ينقصه إما الدقة أو سعة الاطلاع أو كلاهما.

وأساس العلم: الدقة، وعمق الفهم.

خواطر ف الإنصاف وإدارة الخلاف
اتب : عمر عبد المجيد البيانونال

التاريخ : 25 إبريل 2014 م

المشاهدات : 5113



4ـ من يتلم بعلم وإنصاف وأدب، تجد كلامه مقبولا عند الثير من أتباع المذاهب والاتجاهات، إلا من كان متعصباً منهم.

وبهذا تثر الاستفادة من المنصف، خلافاً للمتعصب الذي يون تأثيره غالباً داخل مذهبه أو جماعته فقط. فضلا عن

الخصومات والمعارك والعداوات الت كان هو سبباً فيها بتعصبه وضيق نظره..

5ـ الانضباط بالعلم والاحتام إل الحجة والبرهان:

ما عل من كان منضبطاً بالعقل والعلم، ومحتماً إل الحجة والبرهان، وبعيداً عن التعصب أن يون منضماً لأي جماعة أو

دَه، وسيترك الخطأ متجو َّأن العلم سيأخذ الحق امه إلدائرة الإسلام.. فهو باحت ف منتسباً لأي مذهب، ما دام داخلا

عرفَه..

أما المتعصب والمتطرِف، فانتسابه لأيِ مذهبٍ أو جماعة سيجعله متبنّياً ومدافعاً عن كل ما عندهم من خطأ أو صواب..

6ـ عندما تَرد عل الأفار وليس عل الأشخاص، تُبعدُ نفسكَ عن أيِ بغ أو فجورٍ ف الخصومة، ولا يستطيع أحد أنْ يتهمك

أنَّ دافعك هو الغيرة والتحاسد.. ويون كذلك الرد شاملا لل من يقول بذلك اللام ولا يقتصر عل واحد بعينه. وكذلك إذا

تراجع الآخر عن كلامه لا تذهب قيمة كلامك؛ لأنه ليس موجهاً إليه بالذات وإنما إل الفرة.

7ـ الإسلام دين اله تعال، فليس لإنسان أنْ يحم هواه ومزاجه ف حديثه عن الدِّين أو بيانه لأحامه، وأهواء الناسِ قد تميل

نحو التشديد أو نحو التيسير.

فالأمر الذي جعله اله مروهاً بإجماع العلماء، لا يجوز لأحدٍ أنْ يحرِمه احتياطاً للدِّين. وكذلك الأمر الذي جعله اله ظنياً، لا

يجوز لأحدٍ أنْ يدَّع أنه قطع لا يقبل الاختلاف.

نلام قد يبدو بدهياً عند التنظير، إلا أنَّ هناك مبائر.. وهذا الوما جعله الشرعُ صغيرةً من الصغائر لا يجوز ادعاء أنه من ال

.ه تعالون موازينُهم منضبطةً بشرع الموا أهواءهم وأمزجتهم، فلا تم بسعة الدِّين، ويأبون إلا أنْ يحهتضيق نفوس

8ـ من تعاليم الإسلام الولاء والبراء، والمحبةُ ف اله والبغض ف اله، فلماذا لا يعرف بعضهم إلا البراء والبغض ف اله، ولا

يوجد عندهم موضع للولاء والمحبة ف اله.. ومن منهج المحدِّثين الجرح والتعديل، وليس الاقتصار عل الجرح، مع التزامهم

بشروط ذلك وآدابه.

فلماذا يقتصر البعض عل الجرح ويتركون التعديل، ولا يلتزمون بأحام ذلك وآدابه..

9ـ كلما سمعوا نقداً تساءلوا:

                     1ـ لماذا ف هذا الوقت؟

                     2ـ من وراء هذه الحملة؟

                     3ـ لماذا يتوجه النقد إلينا وليس إل غيرنا؟

والجواب:

                     1ـ النقد ليس له وقت محدد.

                     2ـ ينبغ أن يون الاهتمام بالأفار وليس بالأشخاص.

                     3ـ للحرص عل تطورِكم وتقدُّمم.

فالنقدُ البنَّاء هو دليل المحبة والوفاء، وليس علامة عل الراهية والجفاء..

10ـ من أسباب الخلافات اللفظية:

.ةٌ، لا يترتب عليها اختلاف حقيقلفظي ن أنها خلافاتمن الخلافات عند التحرير والتدقيق يتبي كثير

ومن أهم أسباب وجود هذه الخلافات اللفظية:

عدم تحريرِ المصطلح بشل دقيق.. فتراهم يختلفون ف الأمر، وكل منهم له مفهوم مختلف عن الآخر لذلك المصطلح! فهناك



ر دليل (الاستحسان) لأنه يحسب أنه استحسان بالرأي من غير ضابط ولا دليل. وهناك من يعتبر الاستحسان دليلامن ين

مقبولا، ويرى أنه العدول بحم المسألة عن نظائرها لدليل خاص أقوى. أو أنه عدول عن قياس جل إل قياس خف، فيون

الاستحسان هنا نوعاً من القياس لنه ليس قياساً جلياً ظاهراً.. وكذلك الأمر فيمن أنر المجاز ف اللغة العربية، فالذين

يثبتون المجاز وهم أكثر العلماء، يعرِفونه بأنه استعمال اللفظ ف غير ما وضع له ف أصل اللغة.

لن الذين أنروا المجاز قالوا:

اللفظ ف أصل اللغة يستعمل ف هذين المعنيين، فلهذا لا يجعلون استعماله ف المعن الآخر من باب المجاز.. فالفريقان

أثبتوا المعن نفسه، لن أحدهم اعتبره حقيقة لأنه يرى أن اللفظ يستعمل ف أصل اللغة ف هذين المعنيين، والآخرون

اعتبروه مجازاً لأنهم يرون أنه استعمال للفظ ف غير ما وضع له ف أصل اللغة.

فالخلاف بين الفريقين لفظ وليس خلافاً معنوياً، فلا يوجد اختلاف جوهري بين الفريقين..

11ـ يحسب أحدهم أنه استطاع بحنته وخبرته أن يقرأ ما وراء السطور، وهو لم يفهم حت ظاهر السطور! فقد استطاع أن

يتهم الآخر باتهامات كثيرة من خلال فهمه لما وراء السطور، ولم يستطع من قراءته لمنطوق كلامه أن يصحح لنفسه هذه

الظنون الخاطئة..

وكأنه لم يعلم أنَّ المنطوق مقدَّم عل المفهوم، وأنَّ الأصل هو براءةُ الذمة، فالبراءةُ ه اليقين، وما ثَبت باليقين لا يزول

بالشك..

12ـ من صور اختلال الموازين واضطرابها:

      أ ـ يطالبه أن يون ملَاً عندما يون هو شيطاناً! فينس ويترك أقل ما يجب عليه، ويتذكر ويطالب الآخرين أن يؤدوا له

أعل الحقوق.. لهذه الدرجة تصل الأنانية عند بعض الناس، فلا يرون إلا أنفسهم وما لهم من الحقوق، وما عدا ذلك فلا يعنيهم

ف شء.. 

     ب ـ عندما ينتقد أستاذَه أو أحداً من جماعته أو مذهبه، تراه ف غاية اللطف والأدب، ويتأول له الأعذار الثيرة، ويبيِن أنَّ

هذا الخطأ ليس إلا زلةً مغمورةً ف بحر حسناته.. لنه عندما ينتقد من يخالفه ف المذهب أو الاتجاه تَذهب هذه اللغةُ اللطيفةُ

أدراج الرياح، ويطعن ف دينه وعرضه بأمض الرِماح، ولا يترك للمحبة والصلح ماناً ولا موضعاً يستقر فيه.. فهذا الصنف

يحمدُ له أنه ينقد أموراً ف اتجاهه ومذهبه ولا يقتصر عل نقد غيرهم من الاتجاهات الأخرى، إلا أنه ينقصه أن يون نقده

فيه من الإنصاف أن ينقد الآخرين بنفس اللهجة التللاتجاهات الأخرى بنفس الأسلوب اللطيف الذي يفعله مع اتجاهه. في

ينقــد فيهــا شيخــه وأســتاذه..      ج ـــ يرضــون لأنفســهم أن يونــوا مــن (الخــوارج) مــع العلمــاء والــدعاة وعامــة المســلمين،

فيسارعون بتضليلهم وتفسيقهم عند أدن خلاف ولو كان معتبراً وسائغاً.. ولنهم يونون (مرجئة) مع الحام الظالمين،

فمهما أجرموا وأفسدوا، ستوا عن كل ذلك، بل قد يبررون لهم هذه الجرائم..

لماذا اختلفت موازينهم بين الحام وغيرهم؟

فإما أن يونوا متسامحين متساهلين مع الجميع، أو متشدديين معهم كلهم..

نإذا جاءه م ل واضح ودقيق، حتبعضهم بألفاظ عائمة وعبارات فضفاضة، ولا يشرح مقصوده ومراده بش 13ـ يأت

يحاوره ف كلامه ويلزمه به، استطاع أن يتنصل من كلامه ويخرج منه ولا يتحمل عاقبته.. فهو لهذا لا يحب الوضوح

والصراحة، ولنه يحب الغموض والضبابية ف التعبير..

أما أصحاب المبادئِ فهم حريصون عل إيصال رسالتهم بأوضح طريقة وأيسـر سبيل حت يفهمها أكبر عدد ممن، وهم

مستعدُّون لتحمل تبعاتها ونتائجها مهما كانت كبيرة..

14ـ ما أحوج الباحث إل الشجاعة الأدبية، ـ وه أنْ يقول الإنسانُ ما يعلمه من الحقائق أو ما توصل إليه اجتهاده، من غير



خوف ولا مداهنة لأحد من الناس ـ ، وهذه الشجاعة الأدبية ليست أقل أهمية من الشجاعة ف الحروب والمعارك! فالشجاعة

لالحقيقةَ بش الناس عرفلام. وبالشجاعة الأدبية يقائل ذلك ال الأدبية قد تستجلب أعداء كثيرين يحاولون الإساءة إل

واضح ولا تلتبس عليهم الحقائق.

وإذا عرفوا الحقيقة عل ما ه عليه استطاعوا أن يجعلوا سلوكهم سليماً، فالفر السليم هو الطريق إل السلوكِ السليم.

وكثير من الانحرافات السلوكية سببها:

الانحراف ف الفر والمفاهيم عند الإنسان.. فالمصيبةُ الت تحدث كثيراً أنْ يعرف أناس الحقيقة ولا تون عندهم الشجاعة

لقولها، ويون عند آخرين الشجاعة ولن ليس عندهم الحقيقة، فتضيع الحقيقةُ بين عالم بها وخائف من قولها، وبين شجاع

ولنه جاهل بها! فخير الناس من اجتمع عنده: ـ سلامة القصد ـ ومعرفة الحقيقة ـ والشجاعة لذكرها..

15ـ مت رأيت باحثاً أو عالماً قد كثر أعداؤه والمتحاملون عليه، فاعلم أنه بعيد عن التعصب لجماعته أو مذهبه، وأنه لا يفعل

إلا ما يمليه عليه ضميره، ولا يقول إلا ما وصل إليه اجتهاده، ـ ولل قاعدة استثناءات ـ فما أكثر الارهين للنقد والإصلاح،

وما أكثر العاشقين لتعصبِهم وأخطائهم..

16ـ تلاميذ المصلحة: يلوم الناس كثيراً (أصدقاء المصلحة)؛ لأنهم يصادقون الآخر لالتماس مصلحتهم منه فقط، ولا يحبونه

محبة صادقة، فيظْهر زَيف محبتهم عند أول اختبار وامتحان.. ولن هناك أيضاً فريق آخر هو أحق باللوم منهم، وهم (تلاميذ

المصلحة)، الذين يريدون من أستاذهم أو شيخهم أنْ يوافقَهم ف آرائهم، فإذا تلَّم بما يخالفهم هجروه وناصبوه العداء..

نعم لا مانع أن يختلف أحد مع أستاذه، لن أن يون ذلك مع الاحترام والتقدير له ولرأيه، أما من يعادي لأجل هذا الاختلاف

فهو من (تلاميذ المصلحة).. وهم أسوأ من أصدقاء المصلحة؛ لأنهم قاموا بمعاداة من له فضل عليهم، وتنروا له لمجرد

الاختلاف اليسير، وقد يونون هم المخطئين ف رأيهم..

17ـ السبب ف سعة العلم مع ضيق العقل والنَّظَر:

عندهم من الثقافة والاطلاع الشء الثير، لن هذه الثقافة لم تجعلهم عل قدر كبير من الانفتاح وسعة العقل وبعد النظر،

بالقدر الذي يتناسب مع ذلك العلم.. وذلك لأنهم أحاطوا أنفسهم بأسوار وسياجات كثيرة، وجعلوا حدودها ضيقة، واعتبروها

قطعية لا تقبل الاختلاف أو إعادة النظر فيها.. فأصبحت هذه السياجات سداً منيعاً يحول دول الاستفادة من زيادة العلم.

18ـ الجمع بين النصوص والمقاصد:

هنــاك مــن يأخــذون بــالنصوص بعيــداً عــن فهمهــا والنظــر فــ مقاصــدها، وهنــاك مــن ينظــرون فــ المقاصــد ولا يهتمــون

مقاصدها، والمقاصد تستند إل بالنصوص.. ولا بد من الجمع والتوازن بين الأمرين، فالنصوص تُؤخَذ مع النظر ف

النصوص وتؤخذ منها.. فالأخذ بالنص من غير فهمه فهماً سليماً ليس أقل ضرراً من تركه؛ لأنه ينسب إل النص معن غير

صحيح، وقد يسء إل الإسلام بذلك الفهم المغلوط. فمعن النظر ف النصوص والمقاصد: هو النظر ف مجموع الأدلة

وليس الاقتصار عل دليل واحد وترك غيره من الأدلة، فالأخذ بالمقاصد ليس تركاً للأدلة لأن المقاصد لها أدلتها من القرآن

والسنة والإجماع والقياس وغير ذلك..

19ـ الرأي والفر لا بد أن ينضج عل نار هادئة:

بعض التابات مثل القهوة المرة، فه شديدة التركيز، لا يستطيع الإنسان أنْ يشرب منها الثير.. وه كتابات منَبِهة مثل

ل جيد لا بد أنْ تبقدّ هذه القهوة بشتُع ري.. وحتوالف ات العقلبدُ الإنسانَ عن النوم، وتوقظه من السعالقهوة أيضاً، تُب

فترة عل نار هادئة.. وكذلك الرأي والفر حت يون سليماً قوياً عميقاً لا بد أنْ ينضج عل نار هادئة، ومن أكبر الأخطاء:

التسرعُ ف إطلاق الأحام وف استنتاج الأفار واكتشافها..



20ـ يا معشر الباحثين والتَّاب والمؤلفين!

إياكم واحتار العلم والحجر عل الناس ف الاستفادة منه.. أنتم أصحاب مبادئ، تفرحون وتُسرون كلما انتشرت الفائدة

وعمت الآخرين.

أنتم تعلمون أن اله هو الرزاق، فنشركم للتاب إلترونياً لن ينقص من أرزاقم شيئاً، بل سيبارك اله لم بفضله.. لا مانع

من بيع التاب والاستفادة منه، لن هذا لا يعن أن يحتر هذا العلم ويمنع غيره من الاستفادة منه بأي وجه آخر.. ونشر

التاب ف النت لن يحول دون شراء التاب من آخرين، فهناك من لا يقرأ إلا ف النت ولا يشتري شيئاً من المتبات، وهناك

من لا يحب إلا التاب الورق فيشتريه حت مع وجوده ف النت.. فلل طريقة ف النشر من يميل إليها.. فلا ينبغ لباحث

أن يغضب لأن أحداً قد نشر كتاباً له عل النت مثلا، بل ينبغ أن يون هذا مدعاة لغبطته بذلك..

أعمالهم العظيمة.. هل أخذ الإمام الطبري مثلا مادياً عل تبهم وعلمهم لم يأخذوا مقابلابار الذين غمرونا بأئمة الإسلام ال

عل كتبه أجراً مادياً أو الإمام الغزال أو الإمام النووي أو الحافظ ابن حجر، أو الإمام ابن قدامة، وغيرهم الثير..

هلَيع مُلاسلا ا ن المبادئ السامية لم تختلف.. الأنبياء عليهم الصلاة والسلام كان شعارهم: (قُلصحيح أن الزمن اختلف، ل

ََفا نالَّذِي فَطَر َللا عا رِيجنْ اراً اجا هلَيع مُلاسلا ا ما قَوي) .(هال َللا عا رِيجنْ اا الام هلَيع مُلاسلا ا ما قَويو) .(ًراجا

تَعقلُونَ).

وصلَّ اله عل سيِدنا محمد وعل آله وصحبه وسلَّم تسليماً كثيراً والحمدُ له ربِ العالمين.

المصادر:


