
الآخرة. النظام الأخروي يخص ق فيطب لاالدنيا ونظاماً مؤج ق فيطب لاين للعقوبات، نظاماً معجوضع الإسلام نظام

الدنيا، لأن دعوةَ الإسلام قائمةٌ عل أحد ف لا سلطانَ فيها لأحد عل والت (فر والنفاقال) العقوبةَ المتعلقة بضلال الاعتقاد

الاختيار: {لا إكراه ف الدين}. ولن اله لم يظلم خلقه، بل أوضح لهم المصير ثم ترك لهم حرية اختيار المسير إل المصير

فقال: {فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليفر}، وهو عرض يتضمن معن التخيير الحر، ولنه ليس ‐كما يفهم بعض الناس‐

تسوية ف الخيارين، بل هو أقرب إل الإنذار والتهديد كما قال أهل العلم، فلا يقرأها أحدٌ إلا ويقرأ تتمة التخيير: {إنّا أعتدنا

للظالمين ناراً}، أي للافرين الجاحدين.

فإذا كان الفر، وهو أعظم الذنوب، قد اجِل حسابه إل الآخرة وۇكل إل الخالق حصراً، فلماذا لم ين هذا هو حم سائر

الذنوب وه أقل منه شأناً وخطراً؟ لماذا حدّد الخالق تبارك وتعال حدوداً وعقوبات محدَّدة يعاقَب بها من يرتب أنواعاً

محددة من الجرائم؟ لو كان الهدف هو تسوية الحساب فإن تسوية الحساب ستون يوم الحساب، أي يوم الدين: {هنالك تَبلو

كل نفس ما أسلفت}. لا، ليست المسألة كذلك، لو تأملنا سنجد أن السبب متعلق بحياة الجماعة ف الدنيا، ولو تُرك حساب

تلك الجرائم إل الآخرة فسوف تذهب الفائدة وتأت العقوبة "ف الوقت الضائع" كما يقولون.

*   *   *

فلسفة الحدود والعقوبات ف الإسلام
الاتب : مجاهد مأمون ديرانية

التاريخ : 21 يناير 2015 م

المشاهدات : 4789



إن الهدف الظاهر من تشريع الحدود ف الجرائم البرى والقصاص ف الجنايات والدماء هو حمايةُ أمن الجماعة وصيانتُها

من الأخطار الت تهدد وجودها واستقرارها. فه لمصلحة دنيوية جماعية: الربا يدمر اقتصاد الأمة، والزنا يدمر أخلاقها،

والسرقة والقتل والإفساد ف الأرض وتعاط المسرات والمخدرات كلها جرائم تعرض الأمن الاجتماع للخطر الشديد،

فإذا تهاونت الجماعة ف الأخذ عل أيادي المجرمين تعرض كيان الجماعة كله للخطر وأوشت أن تنهار انهياراً عاماً قد لا

تقوم لها قائمةٌ بعدَه.

ولأنها جرائم من الوزن الثقيل ولأنها تهدد حياة الجماعة فإن الخالق العليم الرحيم الخبير القدير لم يترك تقديرها للجماعة

نفسها، فربما تهاونت ف تطبيقها وفرطت حت تصل إل إباحة زواج الذكور بالذكور والإخوة بالأخوات، كما تصنع بعض

المجتمعات اليوم، وربما بالغت وأفرطت فيها حت تَرم للأسود من سرق رغيف خبز ليطعم أولاده الجياع، كما صنعت

جماعات أخرى ف سوالف الأيام.

*   *   *

يظهر من الفلسفة السابقة أمر غريب أرجو الانتباه إليه: عندما نقول إن أحام الحدود والقصاص ۇضعت من أجل "حماية

أمن واستقرار الجماعة المسلمة" فإننا نفهم تلقائياً أن الجماعة المسلمة موجودة بصفاتها الاملة وأنها تتمتع بالأمن

والاستقرار، وأن هذه حالة سابقةٌ عل تطبيق الأحام وه سبب لها. فيف يسوغ بعض الناس أن ينشأ المسبب قبل

السبب؟ كيف نحافظ عل أمن معدوم واستقرار مفقود لجماعة لم تُستَوف بعدُ تربيتُها عل الإسلام؟

لقد كان عمر رض اله عنه عل فقه عظيم، بل لعله أعظم فقهاء الأمة قاطبة، حت كان ابن مسعود يقول: "إن لأحسب عمر

قد ذهب بتسعة أعشار العلم". فماذا أراد أن يعلّمنا بما صنعه ف حدّ السرقة عام الرمادة؟ إنه يقول ببساطة: "لا أقطعهم قبل

أن أطعمهم وأشبعهم". ومثله نقول بالقياس: لا نَحدّهم ف حدّ قبل أن نوفّر لهم الحياة الآمنة الريمة المستقرة، ولقد طالب

ربنا تبارك وتعال عباده بعبادته بعدما أطعمهم وآمنهم فقال: {فليعبدوا رب هذا البيت، الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من

خوف}.

وف الحديث الذي أخرجه البخاري عن عائشة رض اله عنها أن رجلا سألها فقال: يا أم المؤمنين، أرين مصحفك. قالت:

لم؟ قال: لعلّ أؤلف القرآنَ عليه فإنه يقرأ غير مؤلَّف (أي أنه يريد أن يقرأه بترتيب نزوله). قالت: وما يضرك أيه قرأت قبل؟

إنما نزل أول ما نزل منه سورةٌ من المفصل فيها ذكر الجنة والنار، حت إذا ثاب الناس إل الإسلام نزل الحلال والحرام. ولو

نزل أول شء "لا تشربوا الخمر" لقالوا: لا ندعُ الخمر أبداً، ولو نزل "لا تزنوا" لقالوا: لا ندعُ الزنا أبداً.

ما بال أقوام ف سوريا اليوم كأنهم ما قرؤوا هذا الحديث قط، أو كأنهم قرؤوه فما فقهوه؟ ما بالهم يعجلون بالحدود عل قوم

لم يتألّفوهم بالدعوة أولا، قوم لم يطعموهم ولم يؤمنوهم، فإنهم ما يزالون يعيشون ف خوف وجوع؟

(للحديث بقية)

 

 

الزلزال السوري



المصادر:


