
لم تعرف البشرية حروباً غيرت وجه الدنيا ومسار التاريخ بأقل ثمن ف الدماء والأموال، مثل حروب النب صل اله عليه

وسلم. والسبب ف تلك النتيجة المبهرة هو أنها حروب جسدت روح الجهاد رسالة وغاية وأخلاقاً وأحاماً.

فالحرب ف الإسلام اضطرار لا اختيار، وأحمق من يسع إليها بطرا، وجبان من يتهرب منها إذا فرضت عليه. فليس

الإسلام دين السيف ولا دين الخشب، بل هو دين القيام بالقسط سلما وحربا، وقد جنب الإسلام المسلمين موقفا منافقا

شائعا ف ثقافات وديانات أخرى يدين الحرب ويخوضها، ويتبرأ من العنف ويمارسه، ويرفع راية المحبة ويخوض ف دماء

الأبرياء.

الجهاد عل بصيرة
اتب : محمد المختار الشنقيطال

التاريخ : 14 فبراير 2015 م

المشاهدات : 4833



فالسلم مقصد من مقاصد الإسلام البرى، ومظلة شرعية يجب عل كل المؤمنين الدخول فيها والاستظلال بظلالها، قال

تعال "يا أيها الذين آمنوا ادخلوا ف السلم كافة" (سورة البقرة، الآية 208).

لن هذه الغاية محومة بغاية أخرى أجل وأسم، وه العدل الذي أرسل اله الرسل وأنزل التب لتحقيقه، فقال "لقد أرسلنا

رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم التاب والميزان ليقوم الناس بالقسط" (سورة الحديد، الآية 25). فلا سلم ف الإسلام من غير

جهاد الظالم والأخذ عل يده بقوة، وما سوى ذلك فأحلام زاهية وأقاصيص وردية تصلح مادة للتمدح الساذج، لا قاعدة

عملية للحياة. فلو لم يتب اله تعال الجهاد عل العباد، لقرت أعين الظالمين بخنوع المظلومين.

ه فوقد صدق الفيلسوف الشاعر محمد إقبال حين قال "إن الدين من غير قوة مجرد فلسفة". فالمدافعة سنة من سنن ال

الحياة البشرية، وه الت تعصم من الفساد بنص التنزيل: "ولولا دفع اله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض" (سورة

البقرة، الآية 251). فلا يحصل العدل وتتحقق الحرية بوعظ الظالم أن يترك ظلمه، بل بإقناع المظلوم بأن يتنزع حقه. ولم

يخدم قوم الإنسانية، ولا أثّر قوم ف مسار الحياة البشرية أكثر مما خدَمها وأثّر فيها أولئك الذين راهنوا بحياتهم ف سبيل

الحق والعدل والحرية.

لقد حصر الإسلام مسوغات القتال ف ثلاثة أمور:

أولها‐ حق الدفاع عن النفس ورفع الظلم عنها، وهذا واضح من أول آيتين نزلتا ف الجهاد: "أذن للذين يقاتلون بأنهم
ظُلموا وإن اله عل نصرهم لقدير. الذين أخرِجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا اله" (سورة الحج، الآيتان

39-40)، ثم فيما تلاهما من حيث التنزيل مؤكدا لهما: "وما لنا ألا نقاتل ف سبيل اله وقد أخْرِجنا من ديارنا
وأبنائنا" (سورة البقرة، الآية 246).

ثانيها‐ نصرة المستضعفين العاجزين عن الدفع عن أنفسهم: "وما لم لا تقاتلون ف سبيل اله والمستضعفين من
الرجال والنساء والولدان الذين يقولون ربنا أخْرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك وليا واجعل لنا

من لدنك نصيرا" (سورة النساء، الآية 75).
ثالثها‐ ضمان حرية العبادة للجميع دون قهر أو إكراه ليون الدين له خالصا: "ولولا دفع اله الناس بعضهم ببعض

لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم اله كثيرا" (سورة الحج، الآية 40). فالإكراه ف الدين ينقل
الناس من الفر إل النفاق، وهو أحط من الفر: "إن المنافقين ف الدرك الأسفل من النار" (سورة النساء، الآية

.(145

وقد جعل الإسلام كل قتال لرفع الظلم جهادا، فقال صل اله عليه وسلم "من قُتل دون ماله فهو شهيد، ومن قتل دون أهله،

أو دون دمه، أو دون دينه، فهو شهيد" (أبو داود بسند صحيح)، وف رواية "من قتل دون حقه فهو شهيد" (أبو يعل بسند

حسن)، وف رواية أخرى "من قتل دون مظلمته فهو شهيد" (أحمد والنسائ بسند صحيح)، وف رواية "دون مظلمة" بلا

إضافة، وهو ما يجعل المعن أعم وأتم، فيشمل مظلمة النفس ومظلمة الغير.

فالجهاد ليس موقفا اعتقاديا ضد الافرين، بل هو موقف أخلاق ضد الظالمين. وعل عس ما تراه بعض الجماعات

الإسلامية المولعة بصياغة الأمور العملية صياغة اعتقادية، لم يجعل الإسلام اختلاف الدين مسوغا شرعيا للقتال، فالجهاد ف

الإسلام ليس قتال الافر، بل هو قتال الظالم مسلما كان أو كافرا، فهو موقف أخلاق مع العدل والحرية ضد الظلم والقهر،

والمجاهد يقاتل الظالم لظلمه لا لعقيدته أو مذهبه، ولذلك كان من الجهاد الذي أمر به الإسلام: قتال الباغ المسلم، وصد

الصائل المسلم، والأخذ عل يد الظالم المسلم.

اعتبار ما وراء ذلك عدوانا: "وقاتلوا ف نطاق صد العدوان، وف حصر القتال ف مة صريحة فونصوص القرآن المح



سبيل اله الذين يقاتلونم ولا تعتدوا إن اله لا يحب المعتدين" (سورة البقرة، الآية 190).

أما النصوص الواردة ف قتال "الفار" أو قتال "الناس" من غير تحديد، فإن أداة التعريف "ال" فيها عهدية وليست استغراقية،

وه من العام الذي أريد به الخصوص، وقد خصصها سياق الزمان والمان لأنها تتحدث عن "الفار" و"الناس" الذين كان

مسوغات مبنية عل بينهم وبين المسلمين يومذاك حرب مشروعة لها مسوغ من المسوغات الثلاثة المذكورة أعلاه، وه

معادلة العدل والظلم، لا عل معادلة الإيمان والفر.

فالقائلون اليوم بقتال الفار بإطلاق ‐ممن لا يميزون بين الصيغتين العهدية والاستغراقية ف نصوص الجهاد‐ إما أنهم غير

ملمين بلسان العرب ودقائق استخدامه، أو أنهم غير مطلعين عل تفاصيل التجربة النبوية الت شملت موادعات مع قبائل

عربية وثنية، ومعاهدات مع يهود المدينة، ونصارى نجران، ومجوس هجر، تحولت بموجبها الطوائف الثلاث جزءا من شعب

الدولة الإسلامية ف العصر النبوي، مع احتفاظها بدينها المخالف لدين الإسلام.

ولم يتف النب صل اله عليه وسلم بمسالمة الفار المسالمين، بل استعان بالعديد منهم سياسيا وأمنيا ودعائيا: أفرادا مثل

أب طالب، والمطعم بن عدي، وعبد اله بن أريقط، وصفوان بن أمية، ومعبد الخزاع.. ودولا مثل الحبشة.. وقبائل مثل

خزاعة.. قال ابن هشام "وكانت خزاعة عيبةَ نُصح رسول اله صل اله عليه وسلم، مسلمها ومشركها، لا يخْفون عنه شيئا

كان بمة" (سيرة ابن هشام 2/312).

وإنما اغتر القائلون بتعميم القتال اليوم بجوانب من الفقه الإمبراطوري الموروث الذي نشأ ف سياق تاريخ اتسم بحرب

الل عل الل، وكانت الخطوط الفاصلة بين الإمبراطوريات يومها خطوطا دينية ف أساسها. ولو أن هؤلاء ردوا هذا الفقه

الإمبراطوري إل نصوص الوح والتجربة النبوية، وحاكموه بهما بعيدا عن ربقة التقليد، لاكتشفوا جوانب الضعف والخلل

فيه، وبعده عن روح الإسلام وقيمه اللية، مثل العدل والحرية.

إن أمتنا صبورة شورة، لن الاستبداد وظهيره الدول أوغلا ف إذلالها بهمجيتهما، وأرغماها عل حمل السلاح، وقديما

قالت العرب "احذر غضبة الحليم". وقد برهنت الأعوام الأربعة الت تصرمت منذ اندلاع الربيع العرب المجيد أن الثورات

ضد المستبدين الفاسدين قد تون سلمية، لن الثورات ضد القتلة السفاحين لا يمن أن تون إلا عسرية.

ن التضحيات. لقد رفض المستبدون وظهيرهم الدولرفع الظلم مهما ت أن الأمة مصرة عل كما برهنت هذه الأعوام عل

أنسام الربيع، فعليهم أن يواجهوا عواصف الخريف وزمهرير الشتاء، بعد أن انبعثت روح الجهاد ف الأمة اليوم بشل لا نظير

له ف تاريخها القريب.

بيد أن هذه الطاقة الجبارة يساء استخدامها أحيانا بسوء التسديد، وضعف النظر الشرع، وفقر الحمة السياسية. فالعزيمة

الصلبة والاستعداد للشهادة ف سبيل اله لا يغنيان عن العمق الشرع، والانضباط الأخلاق، وحسن التقدير والتدبير. وإذا لم

تن للمجاهدين أخلاق وقيم أنبل من أخلاق الظالمين وقيمهم، تحول القتال من حرب بين ظالم ومظلوم إل حرب بين

ظالمين، وإذا لم تن لدى المجاهدين رؤية سياسية وإستراتيجية ناضجة، تحولت تضحياتهم انتحارا عل أعتاب العدمية.

فنحن اليوم ف مسيس الحاجة إل إحياء سنن الجهاد وبيان رسالته الأخلاقية وحمته السياسية ف السياق المعاصر.

وسنتف هنا من ذلك بإشارات ذات صلة بسياق الثورات العربية اليوم، آملين التوسع ف الموضوع ف جهد لاحق بعون

اله:

أولا‐ لأن مناط الجهاد ف الإسلام هو رفع الظلم حصرا، فليس من المصلحة أن يصوغ المجاهدون قتالهم بلغة



اعتقادية صارخة، ه لغة الحرب بين الفر والإيمان، والولاء والبراء. لقد جعل الإسلام كل قتال لرفع الظلم جهادا
كما بينا، فثورات التحرير الوطن، وثورات التحرر السياس ‐مثل الربيع العرب‐ من أعظم الجهاد، لأنها قتال ضد

الاستعمار والاستبداد، وكلاهما خوض ف دماء الناس وأموالهم وحقوقهم بغير حق.

ومن أعظم الجهاد أن تهب جماهير الأمة للقتال دفاعا عن حريتها وكرامتها، وحقوقها الإنسانية، وثروتها المهدورة، وأوطانها

المستباحة. وليس من اللازم أن يرفع الناس راية دينية ليون قتالهم جهادا، بل يمن القتال أيضا تحت راية الوطن والرامة

والحرية والاستقلال، دون أن يخل ذلك بمعن الجهاد، أو بقبوله عند اله تعال، فل إعلاء للحق والعدل هو إعلاء للمة اله

.تعال

وتزداد المصلحة ف تجنب لغة الفر والإيمان حينما يصطف الأحرار من أهل الوطن الواحد ‐مسلمين وغير مسلمين‐

ون أنبل المجاهدين فوربما ي .لا بالألفاظ والمبان ،فالعبرة بالمقاصد والمعان ،أو مستبد داخل ضد غاز خارج

الثورات العربية اليوم هم من يجاهدون إيمانا واحتسابا لتحرير الناس لا لحمهم، ودون مراءاة دينية، أو جعجعة سياسية.

ثانيا‐ إن الجهاد ضد الاستبداد فعل اجتماع جامع يحتاج إل لم الشمل ورص الصف، فهزيمة المستبدين وإقامة
دولة الحرية والعدل أصعب من أن تنوء بهما طليعة مجاهدة. وإذا كانت الانقلابات الساعية إل حم الشعوب

تحرير الشعوب لا تقوم إلا عل فيها طليعة حزبية أو أيدولوجية منظمة، فإن الثورات الساعية إلم فيها توالتح
أكتاف الشعوب.

إلا تحت راية جامعة، تلملم شتات الأمة، وتوحد أحرارها عل ،مستبد داخل ولا ثورة عل ،فلن تنجح منازلة غاز خارج

مطلب الحرية والعدل للجميع. ولن تنتصر الهبة الجهادية الحالية ضد الاستبداد إلا إذا تحولت تيارا اجتماعيا جامعا، كما

كانت الحركات الجهادية ضد الاستعمار، وهذا ما يدعوه علماء الاجتماع السياس "التلة الحرجة".

فالجهاد جهد أمة، لا جهد حزب أو طليعة أو نخبة.. ولا مستقبل لجماعة جهادية انفصلت عن عامة الناس، وتعالت عليهم،

واتهمتهم بالردة أو البدعة أو الانحراف. وقد كان ف وسع بعض هذه الجماعات أن تون طليعة الربيع العرب الضاربة،

.والسياس نها تحولت عبئا عليه بسبب ضيق أفقها الشرعل

ثالثا‐ إن قتال حام الجور لا يمنح الثوار المجاهدين شرعية سياسية وحقا تلقائيا ف حم الناس رغما عنهم، فغاية
الثورة تحرير الناس لا حمهم، ولا يحق للمجاهد أن يفرض نفسه حاكما للأمة بسابقته الجهادية. فالأمر ف الإسلام
شورى، وللأمة أن تختار المجاهدين حاما لها، أو أن تختار غيرهم ممن هم أبصر بشؤون الحم. وليست البراعة

القتالية مرادفة للبصيرة السياسية، وقد رأينا ف بعض التجارب الجهادية أشجع المقاتلين وأسوأ السياسيين، فلل
ظرف رجاله، وكل ميسر لما خلق له.

ب حركة جهادية نفسها حاكمة للأمة، مستبدة بتدبير شأنها، فتفتات علأن تنص ومن الخطيئة الشرعية والخطل السياس

فتستبدل ظلما بظلم. وهل ظلم أكبر من أن تُطلق جماعة صغيرة أيديها ف ،عامة الناس، وتتجاوز مبدأ الشورى القرآن

شؤون أمة كاملة دون رض منها، أو ينصب فرد نفسه خليفة عل مليار ونصف مليار مسلم دون استشارة منهم؟! وأي

عبثية أسوأ من أن يون المقاتل ضد الاستبداد مستبدا؟!

نعم، يحق للعسري المتمرس أن يبادر باستلام القيادة دون تفويض ف حالة الفراغ القيادي بساحة الحرب، وقد فعل خالد

بن الوليد ذلك ف غزوة مؤتة بعد استشهاد الأمراء الثلاثة، وبوب الإمام البخاري للأمر بعنوان "باب من تأمر ف الحرب من

أمة، ولا نقلها من ساحة القتال إل ن تعميمها من جيش إلن هذه حالة حربية استثنائية لا يمغير إمرة إذا خاف العدو". ل



ساحة الحياة العامة. أما من تأمر من غير تأمير الأمة له فيما وراء ذلك، فقد تجاوز أمهات القيم السياسية الإسلامية، وخالف

الشرع من حيث أراد خدمته.

رابعا‐ إن كل ما سبق لا يعن أن نطالب المجاهدين بالمستحيل، أو أن نحاكمهم بمعايير الملائة، فهم بشر يصيبون
ويخطئون، واحتمال الخطأ ف الرأي غير مانع من الاجتهاد، واحتمال الخطأ ف الممارسة غير مانع من الجهاد. لن
الخطيئة غير الخطأ، والإصرار عل الباطل بعد تبين وجه الحق ضلالة. وليس المجاهد فوق النقد، بل يجب تصحيح

خطئه إذا أخطأ، والتبرؤ من فعله إذا أساء.

وليس مجاهدونا اليوم بأكرم عل اله ورسوله من خالد بن الوليد، وقد تبرأ النب صل اله عليه وسلم من فعل خالد، فقال

"اللهم إن أبرأ إليك مما فعل خالد" ثلاثا (صحيح البخاري). والرجوع إل الحق أول من التمادي ف الباطل، وأول الناس

بالرجوع إل الحق هم المجاهدون، لأن المجاهد مراهن بروحه، فهو أجدر الناس بالحرص عل شرعية الغاية والوسيلة ليتقبله

اله، وف الحديث "إن اله طيب ولا يقبل إلا طيبا" (الترمذي بإسناد حسن).

عل أن أخطاء المجاهدين وخطاياهم ‐مهما عظمت‐ ليست بمسوغ شرع لتعطيل الجهاد. فقد تبرأ النب صل اله عليه

وسلم من فعل خالد، وصحح الفعل بدفع ديات القتل، لنه أبق خالدا قائدا من قادة المسلمين، ثم أبق أبو بر الصديق

خالدا ف الصدارة رغم مآخذه عليه، وحينما "أشار عليه عمر بعزله قال أبو بر: فمن يجزئ عن جزاء خالد؟" (ابن حجر،

الإصابة، 2/218). وف سياق آخر قال أبو بر "واله لا أشيم [أي لا أغمد] سيفا سلّه اله عل عدوه" (مصنف ابن أب شيبة،

.(5/547

فلم يقر الصديق فعل خالد ولا برره، لنه نظر إل الصورة اللية، وقرر أن لا يترك الأمة منشفة أمام خطر وجودي من

أجل تصحيح تجاوزات جزئية من خالد.. وذلك باب من أبواب الفقه السياس دقيق المسلك.

،والسياس ن من أمر، فإن المجاهدين المسلمين اليوم لا ينقصهم الإقدام والتضحية، وإنما ينقصهم التبين الشرعومهما ي

واله تعال يقول "يا أيها الذين آمنوا إذا ضربتم ف سبيل اله فتبينوا" (سورة النساء، الآية 94). فالمجاهد الباحث عن الموت

ف مظانه عص عل الهزيمة أمام أعت جيوش العالم، إنما تهزمه أخطاؤه وخطاياه، ويحميه من الهزيمة أن يون جهاده

عل بصيرة شرعية وحمة سياسية.

 

 

الجزيرة

المصادر:


