
الحمد له حمد الشاكرين، وصلواته عل سيد المرسلين، محمد النب الأم وآله وصحبه أجمعين، وسلم تسليماً كثيراً، أما

بعد:

إن اله سبحانه وتعال قد بعث الأنبياء بشريعته ليونوا أدلاء إل الخير والصواب، فمن سلك غير سبيلهم فقد ضل عن

َّلا تَوم هّلنُو يننموالْم بِيلس رغَي تَّبِعيدَى والْه لَه نيا تَبدِ معن بم ولسالر قشَاقن يمه {والصراط السوي الذي ارتضاه ال

ونُصله جهنَّم وساءت مصيرا}[النساء: 115]، ذلك لأن الدين منهج اله، ولا يطبق إل عل وفق ما أراده اله تعال، ليس

للعقل اعتراض عليه ولا استدراك عليه بنزعة الهوى أو حجة التعديل الموافق للمصلحة أو العقل أو العصر أو غير ذلك.

فاتباع الهوى ف مقابلة الشرع مذموم شرعاً وعقلا وذلك لمحظورين اثنين:

الأول: أن ف ذلك إعراضاً وميلا عن الشرع، وتمساً بغير المشروع، ولو كان شيئاً دون الهوى لهان ولنه تمسك بالهوى

الذي هو مصب كل فتنة، ورأس كل مصيبة، وهذا يوصل إل الشرك والعياذ باله.

الثان: أن فيه اعتراضاً عل الشرع واستدراكاً وزيادة عليه، وقد أتم اله نعمته وأكمل دينه فلا مجال لهوى النفس ف شء

قال تعال: {الْيوم اكملْت لَم دِينَم واتْممت علَيم نعمت ورضيت لَم الاسلام دِينًا}[المائدة: 3]، وهذا سبيل البدعة

والفرقة.

ولهذا قال ابن الجوزي رحمه اله: "فمطلق الهوى يدعو إل اللذة الحاضرة من غير فر ف عاقبة، ويحث عل نيل الشهوات

نفسه عن لذة تُعقب ألماً، وشهوة العاجل ومنع لذات الآجل، فأما العاقل فإنه ينه وإن كانت سبباً للألم والأذى ف عاجلا

تورث ندماً وكف بهذا القدر مدحاً للعقل وذماً للهوى، وقد روي عن ابن عباس رض اله عنهما أنه قال: ما ذكر اله عز

أثر الهوى ف تأويل أحام الشريعة
الاتب : موقع إمام المسجد
التاريخ : 16 مارس 2015 م

المشاهدات : 4368



وجل الهوى ف موضع من كتابه إلا ذمه، وقال الشعب: إنما سم هوى لأنه يهوي بصاحبه".(ذم الهوى لابن الجوزي: (ص

.(18

ولا شك أن اتباع الهوى ذريعة إل الضلال والانحراف عن الدين، حيث وقد ذمه اله تعال ف كثير من الآيات ف كتابه

هرمانَ اكو اهوه عاتَّب[الأعراف: 176]، وقال: {و{ِلْبْال ثَلمك ثَلُهفَم اهوه عاتَّبو} :إسرائيل بقوله م بنريم: فذم عالال

عن دواع الشر، غافلا ون سباقًا فأي وكان أمره ظلماً واعتداء(التحرير والتنوير: (8/364).، فبهذا ي .[هف: 28ال]{طًافُر

الخير، وقد لا يستشعر ذلك فأنما هواه أعماه وأصمه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اله: وصاحب الهوى يعميه الهوى ويصمه، فلا يستحضر ما له ورسوله ف الأمر ولا

يطلبه، ولا يرض لرضا اله ورسوله، ولا يغضب لغضب اله ورسوله، بل يرض إذا حصل ما يرضاه بهواه، ويغضب إذا

حصل ما يغضب له بهواه، ويون مع ذلك معه شبهة دين أن الذي يرض له ويغضب له أنه هو السنة، وهو الحق، وهو

ه هون كلمة اله، وأن تون الدين كله لن قصده أن يالدين، فإذا قدر أن الذي معه هو الحق المحض دين الإسلام، ولم ي

العليا، بل قصد الحمية لنفسه وطائفته أو الرياء، ليعظَّم هو ويثن عليه، أو لغرض من الدنيا لم ين له (منهاج السنة النبوية:

.(5/256)

إن الهوى آفة تعتري المسلم فتفسد عليه معتقده ودينه بميلانه إل ما تستلذه نفسه من الشهوات، وينبسط إليه من أمور الدنيا

ما يخالف شرع اله، ولهذا يقول اله تعال: {انَّ الَّذِين فَرقُواْ دِينَهم وكانُواْ شيعا لَّست منْهم ف شَء}[الأنعام: 159]، قال

بعض المفسرين: صاروا فرقاً لاتباع أهوائهم، وبمفارقة الدين تشتتت أهواؤهم فافترقوا وهو قوله تعال: {انَّ الَّذِين فَرقُواْ

دِينَهم وكانُواْ شيعا} ثم برأ اله نبيه بقوله: {لَّست منْهم ف شَء} وهم أصحاب البدع واللام فيما لم يأذن اله فيه ولا رسوله

..(4/111) :الموافقات للشاطب)

وقال عل رض اله عنه: إن أخوف ما أتخوف عليم اثنتان: طول الأمل، واتباع الهوى، فأما طول الأمل فينس الآخرة، وأما

اتباع الهوى فيصد عن الحق، ألا وإن الدنيا قد ولت مدبرة، والآخرة مقبلة، ولل واحدة منهما بنون، فونوا من أبناء الآخرة

ولا تونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغداً حساب ولا عمل(فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل: (2/362).

نعم عباد اله، إن الهوى يصد عن الحق، ويعم البصيرة ويغوي المرء حت لا يرى عمله إلا خيراً وإن كان مخالفاً للهدى،

وإن كان مجانباً للصواب، ويؤيد هذا ما ورد عن أب هريرة رض اله عنه أن رسول اله صل اله عليه وسلم قال: (ثلاث

الرضا والسخط، والقصد ف السر والعلانية، والقول بالحق ف ه فات، فأما المنجيات: فتقوى المنجيات، وثلاث مهل

:أشدهن) (شعب الإيمان للبيهق مطاعٌ، وإعجاب المرء بنفسه، وه متبع، وشح ات: فهوىوالفقر، وأما المهل الغن

(15/300) وحسنه الألبان ف صحيح الجامع برقم: (3039) ..

وهذا منه صل اله عليه وسلم تصريح بنجاة العبد أوهلاكه ف تلك الأمور، وقد قدم الهوى المتبع ف أول المهلات؛ لما له

من الخطر العظيم، واله عز وجل قد بين أن اتباع الهوى سبب ف الهوي ف الشهوات والانغماس ف وحل الضلال وترك

مهيبنْ تُصا لَوه الذي جاء به سائر الأنبياء: {وأولئك المشركين الذين أعرضوا عن دين ال الحق، كما قال جل شأنه ف

مصيبةٌ بِما قَدَّمت ايدِيهِم فَيقُولُوا ربنَا لَو ارسلْت الَينَا رسو فَنَتَّبِع اياتكَ ونَونَ من الْمومنين * فَلَما جاءهم الْحق من عنْدِنَا

ونَ* قُلرافك لِنَّا بقَالُوا اا ورانِ تَظَاهرحقَالُوا س لقَب نم وسم وتا اوا بِمفُري لَموا وسم وتا ام ثْلم وتا قَالُوا لَو

لضا نمو مهاءوهونَ اتَّبِعا ينَّما لَموا لَكَ فَاعتَجِيبسي نْ لَمفَا * ينادِقص نْتُمنْ كا هتَّبِعا امنْهدَى مها وه هنْدِ الع نتَابٍ مِتُوا بفَا

ممن اتَّبع هواه بِغَيرِ هدًى من اله انَّ اله  يهدِي الْقَوم الظَّالمين}[القصص: 47- 50].



وبهذا البيان من اله يتضح مدى انحراف الناس عن الحق ومجانبتهم إياه، وأنهم لو أصابتهم مصيبة برروا لأنفسهم بأنه لم

يرسل إليهم رسول، ولو أرسل لآمنوا، فلما جاءهم الحق من عند اله والقرآن العظيم اعترضوا واشترطوا أن يون كما كان

الذي مع موس! أولم يفروا بما أوت موس من قبل؟! وهاهم يقولون ف القرآن والتوراة هما سحران تعاونا ف إضلال

الناس!

سبحان اله! فثبت بهذا أن القوم يريدون إبطال الحق بما ليس ببرهان، وينقضونه بما لا ينقض، ويقولون الأقوال المتناقضة

المختلفة، وهذا شأن كل كافر. ولهذا صرح أنهم كفروا بالتابين والرسولين، ولن هل كفرهم بهما كان طلباً للحق، واتباعاً

لأمرٍ عندهم خير منهما، أم مجرد هوى؟ قال تعال ملزماً لهم بذلك: {فَاتُوا بِتَابٍ من عنْدِ اله هو اهدَى منْهما} أي: من

التوراة والقرآن {اتَّبِعه انْ كنْتُم صادِقين} ولا سبيل لهم ولا لغيرهم أن يأتوا بمثلهما، فإنه ما طرق العالم منذ خلقه اله، مثل

هذين التابين، علماً وهدى وبياناً، ورحمةً للخلق.

تاب المشتمل علم بهذا الأن قال: أنا مقصودي الحق والهدى والرشد، وقد جئت وهذا من كمال الإنصاف من الداع

ذلك، الموافق لتاب موس، فيجب علينا جميعاً الإذعان لهما واتباعهما، من حيث كونهما هدى وحقاً، فإن جئتمون بتاب

من عند اله هو أهدى منهما اتبعته، وإلا فلا أترك هدى وحقاً قد علمته لغير هدى وحق {فَانْ لَم يستَجِيبوا لَكَ} فلم يأتوا بتاب

أهدى منهما {فَاعلَم انَّما يتَّبِعونَ اهواءهم} أي: فاعلم أن تركهم اتباعك، ليسوا ذاهبين إل حق يعرفونه، ولا إل هدى، وإنما

ذلك مجرد اتباع لأهوائهم. {ومن اضل ممن اتَّبع هواه بِغَيرِ هدًى من اله} فهذا من أضل الناس، حيث عرض عليه الهدى،

والصراط المستقيم، الموصل إل اله وإل دار كرامته، فلم يلتفت إليه ولم يقبل عليه، ودعاه هواه إل سلوك الطرق

الموصلة إل الهلاك والشقاء، فاتبعه وترك الهدى، فهل أحد أضل ممن هذا وصفه؟ ولن ظلمه وعدوانه، وعدم محبته للحق،

هو الذي أوجب له أن يبق عل ضلاله ولا يهديه اله، فلهذا قال: {انَّ اله لا يهدِي الْقَوم الظَّالمين} (تفسير السعدي:

.(1/617)

ولا نزاع ف أن من اتبع الهوى صار مخالفاً للشرع؛ لأن العقل إذا لم ين متبعاً للشرع لم يبق له إلا الهوى والشهوة، وأنتم

نيم بضِ فَاحرا يفَةً فلْنَاكَ خَلعنَّا جا اۇودا دي} :ه تعالاتباع الهوى وأنه ضلال مبين، ألا ترون قول ال تعلمون ما ف

مووا يا نَسشَدِيدٌ بِم ذَابع ملَه هال بِيلن سلُّونَ عضي نَّ الَّذِينا هال بِيلن سلَّكَ عضى فَيوالْه تَتَّبِع و قالنَّاسِ بِالْح

ن فأمرين لا ثالث لهما عنده وهو الحق والهوى وعزل العقل مجرداً إذ لا يم م فابِ}[سورة ص: 26]. فحصر الحسالْح

العادة إلا ذلك، وقال: {و تُطع من اغْفَلْنَا قَلْبه عن ذِكرِنَا واتَّبع هواه}[الهف: 28]. فجعل الأمر محصوراً بين أمرين: اتباع

الذكر، واتباع الهوى، وقال: {ومن اضل ممن اتَّبع هواه بِغَيرِ هدًى من اله}[القصص: 50]. وه مثل ما قبلها، وتأملوا هذه

الآية فإنها صريحة ف أن من لم يتبع هدى اله ف هوى نفسه، فلا أحد أضل منه، وهذا شأن المبتدع؛ فإنه اتبع هواه بغير

هدى من اله، وهدى اله هو القرآن وما بينته الشريعة وبينته الآية أن اتباع الهوى عل ضربين:

أحدهما: أن يون تابعاً للأمر والنه فليس بمذموم ولا صاحبه بضال، كيف وقد قدم الهدى فاستنار به ف طريق
.هواه، وهو شأن المؤمن التق

والآخر: أن يون هواه هو المقدم بالقصد الأول، كان الأمر والنه تابعين بالنسبة إليه أو غير تابعين وهو المذموم،
لَّهضاو اهوه هلَهاتَّخَذَ ا نم تيافَرشأنه: {ا ه، وقد قال جلال التشريع، إذ حقيقته افتراء عل وهذا هو اتباع الهوى ف

اله علَ علْم وخَتَم علَ سمعه وقَلْبِه وجعل علَ بصرِه غشَاوةً فَمن يهدِيه من بعدِ اله} (23) سورة الجاثية. أي لا
يهديه دون اله شء وذلك بالشرع لا بغيره وهو الهدى الاعتصام للشاطب: (1/51 ‐ 52) بتصرف.

وأختم بلام لشيخ الإسلام بن تيمية رحمه اله حيث قال: وأضل الضلال: اتباعُ الظن والهوى كما قال اله تعال ف حق من



ذمهم: {ان يتَّبِعونَ ا الظَّن وما تَهوى انفُس ولَقَدْ جاءهم من ربِهِم الْهدَى}[النجم: 23]، وقال ف حق نبيه صل اله عليه

وسلم: {والنَّجم اذَا هوى * ما ضل صاحبم وما غَوى * وما ينطق عن الْهوى * انْ هو ا وح يوح}[النجم: 1-4] فنزهه

عن الضلال والغواية اللذين هما الجهل والظلم، فالضال هو الذي لا يعلم الحق، والغاوي الذي يتبع هواه. وأخبر أنه ما ينطق

عن هوى النفس، بل هو وح أوحاه اله إليه فوصفه بالعلم ونزهه عن الهوى.( مجموع فتاوى ابن تيمية: (3/384).

أيها الحريصون عل اتباع الهدى، إذا كان الأمر بهذه الحال من أنه إما شرع وإما هوى، ومن اتبع الهوى فلا أضل منه، علم

:قطعاً أن العقل ليس له مجال ف

تشريع أحام تخالف ما شرع اله، ولا بوضع قانون مقابل لحم اله، ولا قبول لتنازل ف معلوم من الدين بحجة مصلحة،

ولا زيادة ف أمر من أمور العبادة، أو تحريف لتاب اله، أو تغيير لحدود اله، أو استدراك عل شرع اله، أو تفسير كتاب

اله وفق الهوى، أو تطبيق للشريعة بما يوافق انحرافات العصر، أو تهوين شأن المبادئ الإسلامية وتقليلها وتسهيل أمرها.

اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا ابتاعه وأرنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه.

وصل اله وسلم عل نبينا محمد وعل آله وصحبه أجمعين، والحمد له رب العالمين.

المصادر:


