
يشيع ف السجالات الفرية المعاصرة الاستدلال بقول النب صل اله عليه وسلم: «لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل

أصحابه»؛ فلهذا الموقف السياس النبوي حضور بارز ف مادة هذه السجالات، ويأت دوما ف أي تجاذب حول تنزيل

بعض الأحام الشرعية، حيث يتفق الجميع عل الاستشهاد به ويتفاوتون ف مستوى فهمه وإعمالهم له.

ومن الملفت أن أي حم شرع يراد تطبيقه ف الحالة المعاصرة يأت الاستدلال بهذا الحديث ليقف حائً دون تطبيقه، بل

فاض منسوبه حت أصبحت كل الأحام الشرعية الت تنفر منها الثقافة الغربية محل تحفظ من أجل المحافظة عل سمعة

الإسلام لئلا يتحدث هؤلاء الناس عن الإسلام بما ينفرهم منه.

يرتز هذا الاستدلال عل منطق أن هذه الصور تشوه الإسلام وتنفر منه، وتُستغل ف الأوساط الإعلامية الغربية لتقبيح صورة

الإسلام وتنميطه بشل معين ينفر الناس منه.

وهذا المعن صحيح، فلا أحد ينر حالة التوظيف الإعلامية المهولة لمثل هذه الأحام، وأنها مادة خصبة للتشويه والافتراء

والتنفير، فهل تعطيل الأحام الشرعية مراعاة لهذا الوضع وحفاظًا عل سمعة الإسلام يون سائغًا «لئلا يتحدث الناس أن

محمدًا يقتل أصحابه»؟

مع يقين التام أن تعليق نفاذ الأحام الشرعية بهذه الطريقة خطأ ومخالف قطعا لأحام الشرع، إلا أن جزءا من هذا السؤال

بق مشً زمنًا، ولا أحص عدد ما قرأت من احتجاجات بهذا المستوى، وكنت أدفعها بإجابات كثيرة أثبت من خلالها

الأغلاط اللازمة لهذا الاستدلال، من دون تفير ف فحص هذا الاستدلال نفسه.

قبل أسابيع، رجعت للام العلماء ف هذا الاستدلال، وتتبعت تفسيرات العلماء واختلافاتهم ف فهم القول وسياقاته فانزاح

عن هذا الإشال مع أول تقليب لصفحات البحث، بل عجبت من بقاء هذا الإشال طيلة هذا الوقت مع وضوح المسألة،

كان لهذا الموقف أثر عميق ف نفس، فأكثر الإشالات المعاصرة تنشأ بسبب تقصير ف معرفة كلام أهل العلم ف مادة

البحث، فالإعراض عن كلام العلماء يضع غشاوة أمام الأعين لا تزيدها سجالات المعاصرين إلا كثافة، وهو إشال لا ياد

لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه
الاتب : فهد العجلان

التاريخ : 25 مايو 2015 م

المشاهدات : 5319



يسلم منه أحد، هم فيه بين مقل ومثر.

إذن، فالفهم الفقه لهذا الموقف السياس النبوي يضع لك ميزانًا تختبر فيه كافة الاستدلالات المعاصرة بهذا الحديث، وهو

ما سأحاول عرضه وترتيبه ف هذه المقالة لنميز بعدها «الحدود المعتبرة والسائغة» ف دلالة هذا الحديث، عن «الاستدلالات

الخاطئة والمنحرفة».

صحت هذه المقولة عن النب صل اله عليه وسلم ف موقفين مختلفين:

الموقف الأول: ف قصة سورة المنافقون:

فف حديث جابر بن عبداله رض اله عنهما قال: كنا ف غزاة ف جيش، فسع رجل من المهاجرين رجً من الأنصار.

فقال الأنصاري: يا للأنصار! وقال المهاجري: يا للمهاجرين! فسمع ذلك رسول اله صل اله عليه وسلم فقال: ما بال دعوى

الجاهلية؟! قالو: يا رسول اله، كسع رجل من المهاجرين رجً من الأنصار. فقال: دعوها، فإنها منتنة. فسمع بذلك عبداله

بن أب فقال: فعلوها؟ أما واله لئن رجعنا إل المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل. فبلغ النب صل اله عليه وسلم، فقام عمر

فقال: يا رسول اله دعن أضرب عنق هذا المنافق. فقال النب صل اله عليه وسلم: دعه، لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل

أصحابه[1].

الموقف الثان: ف قصة قسمة الغنائم يوم حنين:

فف حديث جابر بن عبداله قال: أت رجل رسول اله صل اله عليه وسلم بالجعرانة منصرفه من حنين، وف ثوب بلال

فضة، ورسول اله صل اله عليه وسلم يقبض منها يعط الناس. فقال: يا محمد، اعدل! قال: ويلك! ومن يعدل إذا لم أكن

أعدل، لقد خبت وخسرت إن لم أكن أعدل. فقال عمر بن الخطاب رض اله عنه: دعن يا رسول اله فأقتل هذا المنافق.

.[2]أقتل أصحاب ه أن يتحدث الناس أنفقال: معاذ ال

كما روي أن النب صل اله عليه وسلم قالها ف موقف ثالث، فعن حذيفة بن اليمان قال: إن لآخذ بزمام ناقة رسول اله

صل اله عليه وسلم أقوده وعمار يسوق به، إذ استقبلنا اثنا عشر رجً متلثمين قال: هؤلاء المنافقون إل يوم القيامة. قلنا:

يا رسول اله، ألا تبعث إل كل رجل منهم فتقتله؟ فقال: أكره أن يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه[3].

فهذه المقولة قيلت ف حق المنافقين، وكان من السياسة الحيمة لرسول اله صل اله عليه وسلم تركهم واحتمال أذاهم

سدًا لذريعة أن يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه.

ذلك أن المنافقين كانوا مختلطين بالصحابة، وما كانوا يجهرون بالفر والطعن ف الإسلام، فلو أن النب صل اله عليه

وسلم قتلهم لاشتبه هذا الأمر عل أكثر الناس ف زمانهم ولظنوا أن الرسول يقتل أصحابه، ويقتل من يدخل ف دينه، فيحول

هذا بينهم وبين الدخول ف الإسلام.

قال ابن عطية: «وكان رسول اله صل اله عليه وسلم يعرض عنهم ويدعهم ف غمرة الاشتباه مخافة أن يتحدث عنه أنه

يقتل أصحابه»[4].

وقال ابن عاشور: «وإنّما كان النب ممسا عن قتلهم سدًا لذريعة دخول الشك ف الأمان عل الداخلين ف الإسلام كما قال

لعمر (لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه) لأنَّ العامة والغائبين عن المدينة لا يبلغون بعلمهم إل معرفة حقائق الأمور

الجارية بالمدينة، فيستطيع دعاة الفتنة أن يشوهوا الأعمال النافعة بما فيها من صورة بشيعة عند من لا يعلم الحقيقة، فلما



كثر الداخلون ف الإسلام واشتهر من أمان المسلمين ما لا شك معه ف وفاء المسلمين، وشاع من أمر المنافقين وخيانتهم

ما تسامعتْه القبائل وتحققه المسلم والافر، تمحضت المصلحة ف استئصال شأفتهم، وانتفت ذريعة تطرق الشك ف أمان

المسلمين»[5].

كما أن النب صل اله عليه وسلم لم ين يقيم العقوبات عل المنافقين لمجرد علمه بحالهم، فالقاض لا يقض بعلمه، إنما

يقض بما ثبت عليهم ظاهرا، وقد كانوا يسرون بنفاقهم ويخف حالهم عل أكثر الناس، فقتلهم سيون مشتبها عل الناس

بسبب هذا.

قال ابن عبدالبر: «وسئل مالك رحمه اله عن الزندقة فقال: ما كان عليه المنافقون عل عهد رسول اله صل اله عليه وسلم

من إظهار الإيمان وكتمان الفر هو الزندقة عندنا اليوم. قيل لمالك: فلم يقتل الزنديق ورسول اله صل اله عليه وسلم لم

يقتل المنافقين وقد عرفهم؟ فقال: إن رسول اله صل اله عليه وسلم لو قتله بعلمه فيهم وهم يظهرون الإيمان لان ذريعة

إل أن يقول الناس يقتلهم للضغائن أو لما شاء ذلك فيتمنع الناس من الدخول ف الإسلام»[6].

قال القاض عياض: «وف هذا: إنَّ الحاكم أو القاض لا يقض بعلمه بحال، ولو جاز ذلك لأحد لان أول الناس بذلك

رسول اله صل اله عليه وسلم وهو قد ترك ذلك وتورع عنه، فروي أنه قال حين اشير عليه بقتل من استوجب القتل ممن

ظهر نفاقه وتبين شقاؤه: (أخاف أن يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه) فعلَّل ذلك بالتُّهمة الت تعم ما قدَّمناه»[7].

وقال ابن المقن: «فقال عليه السلام: (دعه لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه) هو من أعظم السياسات؛ ولأن ظاهر

عبداله بن اب الإسلام، والناس كلفوا بالظاه، فلو حصل عقوبة نفروا»[8].

وقال القاض عبدالوهاب: «ولأنه صل اله عليه وسلم امتنع من قتل المنافقين مع علمه بفرهم، وقال: (لئلا يتحدث الناس

أن محمدًا يقتل أصحابه)، وإنما لم يقتلهم لأن الناس لم يعلموا كفرهم كما علمه، ولأن الحاكم لما لم ين معصوما، وقد

يلحقه الظنة والتهمة، ويمن وقوع ذلك منهم، فحسم الباب ف منع حمه بعلمه لئلا يدع عليه أنه حم عل عدوه»[9].

فتحصل من هذا أن سبب عدم قتلهم يرجع لأمرين:

1- أن رسول اله صل اله عليه وسلم كان يأخذ بظاهر حالهم من إعلان الإسلام ولا يؤاخذهم بما ف قلوبهم، ولا بما يعلمه

من حالهم، فالقاض لا يقض بعلمه.

2- وجود اشتباه ف حالهم يخف عل كثير من الناس سبب مقتلهم، فيظنوا السوء بالنب صل اله عليه وسلم بأنه يقتله

أصحابه، «إذ لم ين الذنب ظاهرا يشترك الناس ف معرفته»[10].

وهذا فيمن أبطن النفاق ولم يظهر منه شء، أو ظهر ولم يثبت عنه بما يقطع باستحقاقه للعقوبة، وهذا ظاهر ف قصة سورة

.لمة إلا بوحالمنافقين، لأن المنافق حلف وكذب ولم تثبت عليه ال

لن يشل عل هذا مثل حادثة قسمة الغنائم، فقد تفوه المنافق بلمات، ومع ذلك تركه النب صل اله عليه وسلم بالعلة

ذاتها «لئلا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه»، فما وجه ذلك؟

هنا نقولات مهمة لأهل العلم، أسوق بعضها بين يدي تفصيل الجواب:

قال القاض عياض: «ومثل هذا لو صدر اليوم من أحدٍ ف حق النب صل اله عليه وسلم من تهمته ف الحم، ورميه فيه

بالهوى والميل، لان كفرا يجب قتل قائله، لنه عليه السلام كان أول الإسلام يؤلف ويدفع بالت ه أحسن، وكان يصبر



للمنافقين ومن ف قلبه مرض عل أكثر من هذا من التصريح والتعريض»[11].

:ا عند ظهور الإسلام عند قوله تعالم جواز ترك قتلهم والإغضاء عنهم؟ أو نسخ ذلك آخرح وقال:  «وقد اختلف: هل بق

{جاهدِ الْفَّار والْمنَافقين} وأنها ناسخة لما كان قبلها؟ وقيل: إنما العفو عنهم ما لم يظهروا نفاقهم، فإذا أظهروه قتلوا»[12].

قال ابن حجر: «كان النب صل اله عليه وسلم ف أول الأمر يصبر عل أذى المشركين ويعفو ويصفح، ثم أمر بقتال

المشركين فاستمر صفحه وعفوه عمن يظهر الإسلام ولو كان باطنه عل خلاف ذلك لمصلحة الاستئلاف وعدم التنفير عنه،

ولذلك قال (لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه)، فلما حصل الفتح ودخل المشركون ف الإسلام وقل أهل الفر وذلوا

الصريح عن الصلاة عل م مر الحق، ولاسيما وقد كان ذلك قبل نزول النهح أمر بمجاهرة المنافقين وحملهم عل

المنافقين»[13].

قال ابن تيمية: «فإن الناس ينظرون إل ظاهر الأمر فيرون واحدًا من أصحابه قد قُتل فيظن الظان أنه يقتل بعض أصحابه

عل غرض أو حقد أو نحو ذلك فينفر الناس عن الدخول ف الإسلام، وإذا كان من شريعته أن يتألف الناس عل الإسلام

بالأموال العظيمة ليقوم دين اله وتعلو كلمته فلأن يتألفهم بالعفو أول وأحرى، فلما أنزل اله تعال براءة ونهاه عن الصلاة

عل المنافقين والقيام عل قبورهم وأمره أن يجاهد الفار والمنافقين ويغلظ عليهم؛ نسخ جميع ما كان المنافقون يعاملون

به من العفو كما نسخ ما كان الفار يعاملون به من الف عمن سالم ولم يبق إلا إقامة الحدود وإعلاء كلمة اله ف حق كل

إنسان»[14].

قال السندي: «ظاهر هذا الحديث يفيد أن المسلم لا يقتل المسلم بمثل هذه اللمة المشتملة عل مثل هذا التعريض المؤدي

إل إيذاء النب صل اله تعال عليه وسلم، إذ ظاهر هذا الحديث يفيد أنه لا سلامة لم يتعرض له، وجعل إسلامه الظاهري علة

لعصمته مع وجود هذه اللمة منه، والقول بأن هذه اللمة تقتض قتله إلا أنه تركه لمراعاة التألف حت لا يشتهر بين الناس

أنه صل اله تعال عليه وسلم يقتل أصحابه، فإنه قد يؤدي إل نفر قلوبهم عن الإسلام. يأب عنه هذا الحديث»[15].

وخلاصة ما سبق:

أن الاعتبار النبوي ف ترك عقوبتهم «لئلا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه» مع المجاهرين من المنافقين يرجع

لأمرين:

الأول: أن مجاهرتهم لم تن من قبيل الفر المحض الذي يثبت نفاقهم، وإنما هو من قبيل التعريض، فإقامة العقوبة عليهم

ستون مشتبهة كما سبق ف المنافقين المستترين لأن الناس لا يعلمون حقيقة جرمهم الذي يستحقون به العقوبة.

الثان: أن مجاهرتهم كفر ثابت عليهم، وإنما ترك عقابهم مع هذا لوجود الاشتباه الذي يتحقق معه مفسدة أن يتحدث الناس

أن محمدًا يقتل أصحابه.

وعل هذا القول فإن هذا حم منسوخ، كان ف أول الإسلام وضعف المسلمين الذي كان يتحقق معه غلبة مفاسد إقامة مثل

هذا الحم، وقد زال هذا فلا يون ثم حاجة لترك إقامة هذه الأحام بسبب هذه المفسدة.

إلا أن هذا لا يمنع من إعمال الحم حين يحدث من الضعف والحاجة مثل ما حدث ف أول الإسلام.

{مذَاهعْ ادو} :قال ابن تيمية: «فحيث ما كان للمنافق ظهور وتخاف من إقامة الحد عليه فتنة أكبر من بقائه علمنا بآية

[الأحزاب: 48]  كما أنه حيث عجزنا عن جهاد الفار عملنا بآية الف عنهم والصفح وحيث ما حصل القوة والعز خوطبنا



بقوله: {جاهدِ الْفَّار والْمنَافقين} فهذا يبين أن الإمساك عن قتل من أظهر نفاقه بتاب اله عل عهد رسوله عليه الصلاة

والسلام إذًا لا نسخ بعده»[16].

وقال: «فحاصله أن الحد لم يقم عل واحد بعينه لعدم ظهوره بالحجة الشرعية الت يعلمه بها الخاص والعام، أو لعدم إمان

فساده عل الإسلام وارتداد آخرين عنه وإظهار قوم من الحرب والفتنة ما يرب إقامته إلا مع تنفير أقوام عن الدخول ف

فساد ترك قتل منافق، وهذان المعنيان حمهما باقٍ إل يومنا هذا، إلا ف شء واحد وهو أنه صل اله عليه وسلم ربما

خاف أن يظن الظان أنه يقتل أصحابه لغرض آخر مثل أغراض الملوك فهذا منتف اليوم»[17].

الحدود السائغة ف الإعمال الفقه لهذا الموقف السياس النبوي:

م شرعسياق تعطيل أي ح أحد فيستدل بالسياسة النبوية «لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه» ف حين يأت

معاصر بدعوى نفور الفار وتذيبهم، فهو يقع ف خطأ كارث لم يتفطن له، هو أنه نظر ف مفهوم الحديث منعز عن بقية

أحام الشريعة، فقاس نفور الناس عن الشرع ف هذه المسائل عل نفورهم ف تلك الواقعة النبوية فوجد أن الاستدلال وجيه

ير الفقيه الذي ينظر إلبنية تف لا يدخل ف هذا قصور علم نن عندنا إلا هذا الحديث، لكذلك لو لم ي ًجدًا، وهو فع

نصوص الشرع جميعا، وحينئذٍ ستجد أن ثمت مساحة واسعة جدًا من الأحام الشرعية قد حافظت عليها الشريعة ولم

تلتفت للمعترضين والشامتين والساخطين، ولا لأمواج التشويه والافتراء الت تعقب قيامها، ومن ذلك بإجمال واختصار

شديدين:

‐ الأحام الشرعية الت فيها شدة وصرامة ف التطبيق، من الرجم والجلد والقطع، الت كانت تقام من دون أي اعتبار

لمواقف الناس منها.

‐ بل شرعت الشريعة الجهاد ف سبيل اله، وقتال الفار وغنم أموالهم وسب نسائهم وإقامة الشرع ف بلدانهم، وبطبيعة

الحال أن من تتخذ منه هذا الموقف لن يحمل ف نفسه إلا غاية ما يمنه من كره وعداء ونفور.

‐ قتل النب صل اله عليه وسلم لرؤوس الفر الذين عادوه، كعب بن الأشرف وابن أب الحقيق، وأهدر دماء بعض

المحاربين يوم فتح مة، وقتل بعض الأسرى، وه أفعال شديدة عل النفوس غير المؤمنة.

‐ الأمر القرآن بجهاد المنافقين والإغلاظ عليهم {يا ايها النَّبِ جاهدِ الْفَّار والْـمنَافقين واغْلُظْ علَيهِم} [التوبة: 73]، وقال

سبحانه: {لَئن لَّم ينتَه الْـمنَافقُونَ والَّذِين ف قُلُوبِهِم مرض والْـمرجِفُونَ ف الْـمدِينَة لَنُغْرِينَّكَ بِهِم} [الأحزاب: 60]، وهو ما

جعل المنافقين يستترون بفرهم خشية من العقاب.

‐ بل أصل الإسلام كله وهو عبادة اله وحده، والإيمان برسوله، والإيمان بتابه، وغيرها من الأصول كانت تثير عداء الفار

وغضبهم وسخطهم عل المسلمين، فإعمال التفير بهذه الطريقة يؤدي لإلغاء الإسلام كله.

‐ بل مع هذا كله، فقد اتفق الفقهاء كلهم عل وجوب قتل ساب الرسول، وه الصورة ذاتها الت عفا عنها الرسول، من دون

أي اعتبار منهم لتأثير لهذه العلة.

هذه بعض الأحام الت تثبت يقينًا أن إعمال هذا الفهم عل أي حم شرع بدون حدود متقنة غلط محض، وأن ذريعة نفور

الفار من الإسلام لا يجوز أبدًا أن تون سببا لتعطيل أحام الشريعة أو بعضها، وأن تشويه الفار للأحام يوجب علينا

الدفاع عنها وشرحها وبيان حسنها والدعوة إليه لا أن ندفنها خجً منها.



ولذا فهذا التفير قد اتسع عليه خرق الغلط من جهتين:

الجهة الأول: أنه وسع مراعاة نفور الناس إل مساحات لم تراعها الشريعة، بل ثبت قطعا أن الشريعة أهملتها ولم تعتبرها.

الجهة الثانية: أن ما راعته الشريعة كان ف حم شرع معين، تُرِكَ تطبيقه عن شخص معين، جعلوه أصً كليا لتعطيل

الأحام كلها، ولم يجعلوه خاصا بحالة معينة فقط.

إذا تقرر فساد منطق هذا الاستدلال، فما الحدود الفقهية المعتبرة ف إعمال هذا الحديث؟

الواجب ف معرفة هذه الحدود أن تون مراعية لحدود ذات ما أعمله النب صل اله عليه وسلم، وحين ننظر ف هذه

:ن أن نحصر حدودها فالواقعة، يم

‐ تنزيل حم شرع عل معين أو ف حالة معينة.
‐ وجود اشتباه ف استحقاقه للحم.

‐ وجود مفسدة قوية غالبة، ف مستوى نفورٍ عام عن الإسلام بسببه تصل لحد اعتقاد أن الرسول يقتل أصحابه
فيخش أن ينال هذا العقاب من يقتل الرسول؛ فالحم الشرع الذي يون تطبيقه بهذا المستوى يون مندرجا ضمن

السياق السائغ ف إعمال الحديث.

وعليه فيخرج هنا:

من يعطل ذات الأحام كليا، أو يون مراعيا لمفاسد التطبيق إل الحد الذي يلغ معه أصل التطبيق.

ويخرج منه أيضا:

الأحام الظاهرة الت لا يوجد اشتباه فيها، بحيث يون الاعتراض عل ذات الحم لا عل الاشتباه.

وأيضا يجب أن تون المفسدة قوية لحد ما كان ف عهد النب صل اله عليه وسلم، مع ملاحظة طبيعة المفسدة بحيث

يون الإعمال الفقه مستحضرا لها، فه متعلقة بمفسدة إل حد أن يظن الافر أنه سيقتل لو دخل ف الإسلام، ومثل هذه

المفاسد لا تون إلا ف جنس معين من الأحام كعقوبة الردة، ومن جنس معين من الناس وهم الفار، ومثل هذه المفسدة

لا توجد غالبا ف إقامة الحدود أو ف مثل فرض الواجبات ومنع المحرمات عل المسلمين.

وبناء عليه، يمن ترك إقامة حد الردة مثً ف حالة معينة إذا ترتب عل إقامته مفسدة راجحة توهم أن الشخص قُتل

مظلوما، لن لا يقاس عليه منع إقامة قطع يد السارق خشية من طعن من الناس ف عقوبة السرقة نفسها، لأن الأمر لا اشتباه

فيه أصً، وهو متجه إل الحم ذاته لا إل التطبيق ف حالة معينة.

هذه ه الحدود الت يحتملها سياق حديث «لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه».

وأحب أن أؤكد أن البحث هنا ليس تحريرا لحم ترك بعض إقامة الأحام الشرعية، وإنما هو محاولة لتحرير الاستدلال

هذا الحديث، وإلا فلا بد من جمع كافة أطراف الأسباب للإجابة عل ا إلام استنادلسبب من أسباب ترك إقامة بعض الأح

هذا السؤال، وليس هذا موضع بحثه فهو يحتاج لاستقراء وتتبع أوسع.

الآثار المستفادة من هذا الموقف السياس النبوي:

بعد تحرير القول ف حدود ما يمن إعماله من هذا الحديث لترك إقامة بعض الأحام، فإنه يمن الاستهداء بروح هذا



الموقف السياس النبوي ف آثار كثيرة عل مستويات عدة، منها:

1- العناية بسمعة الإسلام، والاجتهاد ف تقديم الحجج والبراهين الت تشرح محاسن الإسلام، وتجل فضائله، وبذل كافة

الجهود لإزالة الشوك والشبهات والتشويهات الت توجه لرسالة الإسلام.

2- مراعاة أفهام المخاطبين، ومستوياتهم، واتخاذ الأسلوب المناسب لئلا يون لطريقة الخطاب أو زمانه ومانه ما يؤدي

لنفور عن أحام الشرع.

ومن مراعاة أفهام الناس ترك تحديثهم أو إفتائهم ببعض الأحام حين يترتب عليها مفسدة ظاهرة تربو عل مصلحة تعليمهم،

ولهذا قال الصحاب الفقيه عبداله بن مسعود رض اله عنه: «ما أنت بمحدثٍ قوما حديثًا لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم

فتنة»[18].

3- تعميق قاعدة شرعية مقررة، ه «درء الحدود بالشبهات».

4- الاجتهاد ف بيان الحم الشرع وشرح حدوده وإزالة الغلو والتفريط المتلبس به لئلا يشتبه بغيره.

5- عدم قيام الشخص بإقامة الحدود إلا بسلطة شرعية، وبضمانات قضائية، حت تحقق العقوبات الشرعية مقاصدها

وتون عل وفق مراد الشرع منها، فلا يدخل ف النفوس نفور منها بسبب إشالات يرونها ف الإجراءات، فيشتبه الحق الذي

ف الحم بالباطل ف الوسائل والإجراءات.

 

------------------------------------

[1] أخرجه البخاري برقم (4905) ومسلم برقم (2584).

[2] أخرجه مسلم برقم (1063) وأخرجه البخاري من دون هذه الزيادة برقم (3138) و(3610).

[3] أخرجه الطبران برقم (8100) وأصله بدون هذه الزيادة ف صحيح مسلم برقم (2779).

[4] المحرر الوجيز 1/83.

[5] التحرير والتنوير 10/267.

[6] التمهيد لابن عبد البر 10/154، وانظر: شرح صحيح البخاري لابن بطال 8/575.

[7] المسالك ف شرح موطأ مالك 6/221.

[8] التوضيح لابن الملقن 23/408.

[9] الإشراف لعبدالوهاب 2/961.

[10] مجموع الفتاوى7/423.

[11] شرح القاض عياض عل مسلم 7/327.

[12] شرح القاض عياض 8/55.

[13] فتح الباري 8/366.

[14] الصارم المسلول 1/243.

[15] حاشية السندي عل صحيح البخاري 3/28.



[16] الصارم المسلول 1/362.

[17] الصارم المسلول 1/362.

[18]  أخرجه مسلم ف مقدمة الصحيح.

 

مجلة البيان العدد  336 شعبان  1436هـ، مايو ‐ يونيو  2015م.

المصادر:


