
إن من تأمل كتاب اله عز وجل وتدبر آياته البينات وجد موضوعها الأساس هو توحيد اله عز وجل والأمر بعبادته وحده،

وذكر ما أعده اله عز وجل للموحدين من عباده من النعيم المقيم، وما أعده للمشركين أعداء توحيده من النال والعذاب

الأليم، وضمنه ما شرعه لعباده من الشرع الحيم الذي يحققون به عبادة اله عز وجل واستسلامهم له وإسلامهم لحمه.

وهذه ه حقيقة الإيمان وحقيقة الإسلام الذي هو دين الرسل جميعا، الذين دعوا إل إسلام الوجه له عز وجل بعبادته وحده

والتسليم لأمره وحمه؛ حيث إن العبودية الصادقة لا تتحقق إلا بالإسلام والتسليم والانقياد له رب العالمين.

نم َلب} :هذا الإسلام والتسليم وفضل أهله، منها قوله تعال ه عز وجل نصوص كثيرة مبينة لمعنكتاب ال وقد وردت ف

نسحا نمنُونَ} [البقرة: 112]، وقوله عز وجل: {وزحي مولا ه هِملَيع فلا خَوو هِبندَ رع هرجا فَلَه نسحم وهو هل ههجو لَمسا

دِينًا ممن اسلَم وجهه له وهو محسن واتَّبع ملَّةَ إبراهيم حنيفًا واتَّخَذَ اله إبراهيم خَليً} [النساء: 125]، وقوله تعال: {ومن

يسلم وجهه إلَ اله وهو محسن فَقَدِ استَمسكَ بِالْعروة الْۇثْقَ وإلَ اله عاقبةُ الامورِ} [لقمان: ٢٢]، وقال عن خليله إبراهيم

ةرالآخ ف إنَّها والدُّنْي ف نَاهطَفَيلَقَدِ اصو هنَفْس هفن سم إ يماهرإب لَّةن مع غَبرن يمإمام الحنفاء عليه الصلاة والسلام: {و

هإنَّ ال نا بي قُوبعيو يهنب يماهرا إببِه صو131 و ينالَمالْع ِبرل تلَمسا قَال ملسا هبر لَه 130 إذْ قَال ينـحالالص نلَـم

لماذا التربية الإيمانية؟
الاتب : عبد العزيز الجليل
التاريخ : 8 يوليو 2015 م

المشاهدات : 8918



خُلُوا فنُوا ادآم ا الَّذِينهيا اي} :ونَ} [البقرة: 130 ‐ 132]، ومن ذلك قوله تعالملسنتُم ماو إ وتُنفَلا تَم الدِّين مَل َطَفاص

السلْم كافَّةً ولا تَتَّبِعوا خُطُواتِ الشَّيطَانِ إنَّه لَم عدُو مبِين} [البقرة: 208]، وقد وصف اله عز وجل من امتلأ قلبه بالإيمان

والتسليم له تعال بأنه ذو «قلب سليم» جاء ذلك ف ثنائه سبحانه عل خليله إبراهيم # بقوله: {وإنَّ من شيعته لإبراهيم 83 إذْ

جاء ربه بِقَلْبٍ سليم} [الصافات: 83، 84] كما جاء ذلك ف دعاء الخليل عليه السلام لربه بقوله: {ولا تُخْزِن يوم يبعثُونَ 87

يوم لا ينفَع مال ولا بنُونَ 88 إ من اتَ اله بِقَلْبٍ سليم} [الشعراء: 87 ‐ 89]، لذا فإن التربية الإيمانية عل محبة اله عز

ينبغ رأس الأولويات والواجبات الت اليوم عل وجل وتعظيمه ورجائه والخوف منه والتسليم لأمره ونهيه وحبه لتأت

للمربين أن يعتنوا بها، وذلك للأمور التالية:

الأمر الأول:

وجوب بيان معن الإيمان والإسلام الحقيق له تعال المنج عند اله عز وجل من سخطه وعذابه الذي بعث به الأنبياء

والرسل وجعله الغاية من خلق الثقلين، وأنه ليس بمجرد الانتساب للإسلام والهوية الإسلامية أو فعل بعض الواجبات وترك

بعض المحرمات فحسب وإنما هو إسلام النفس له تعال بعبادته وحده لا شريك وإخلاص التوحيد له سبحانه وإفراده

بالمحبة والخوف والرجاء وسلامة القلب من كل شبهة تعارض الخبر، ومن كل شهوة تعارض الشرع والأمر، ومن كل

اعتراض يعارض القضاء والقدر، وبيان أن هذه ه مواصفات القلب السليم المستسلم لربه سبحانه الراج لرضوانه وبأن

سلامة القلب ليست مجرد ما يفهمه كثير من الناس بأنه القلب السالم من الحقد والحسد والغل، حيث يقصرون وصفه عل

ذلك فحسب؛ بل هو أكبر وأشمل من هذا الفهم القاصر بثير. لذا فإن بيان هذا الأصل العظيم من أوجب الواجبات وأهم

المهمات، فعليه يقوم بناء الدين وبه يتحقق الإيمان الذي يثمر سعادة الدنيا والآخرة. وإنه لمن أكبر المصائب عل العبد أن

يخرج من هذه الدنيا وهو جاهل بهذا الأصل العظيم لم يذق له طعما.

ولا تظهر الحاجة بل الضرورة إل هذا الأمر كما تظهر ف واقعنا المعاصر لذا فإن التربية عل هذه المعان اليوم من أعظم

التمسك به، وذلك لما ظهر ف نفسه وتربيتها عل العبد تفقد هذا الأمر ف الواجبات وأهم الضروريات، حيث يجب عل

زماننا اليوم من قلة الوازع الدين الذي سببه ضعف تعظيم اله عز وجل ف النفوس وقلة الخوف منه وتوقيره والحياء منه،

مما كان له الأثر ف الجرأة عل المحرمات والاستهانة بالواجبات والجرأة عل النصوص الشرعية المحمة وردها وأصبحنا

نرى تطفل كثير من التاب والمثقفين الجاهلين بعلوم الشرعية يتعاملون بأهوائهم مع نصوص التاب والسنة كأي علم

إنسان آخر ليس لها خصوصية التعظيم والتوقير، فالل له الحق ف الخوض ف القضايا الشرعية وانتقاد المناهج الشرعية

وعلماء الشريعة بحجة أن الدين ليس حرا عل طائفة!! أو بقولهم لا تقحموا الدين ف كل شء، وقد تأثر بطروحاتهم هذه

عدد ليس بالقليل من الناس.

أسمائه الحسن ه عز وجل فاطر السموات والأرض، والجهل بمعانوكل ذلك إنما نشأ من الهوى وضعف الإيمان بال

ه عز وجل والتسليم له وقبول شرعه والانقياد له محبة ويقينًا وخوفًا ورجاءالنفوس التعظيم ل تثمر ف وصفاته العلا الت

وقبو واستسلاما؛ قال اله عز وجل عن نبيه نوح # وهو يدعو قومه: {ما لَم لا تَرجونَ له وقَارا} [نوح: 13] لذا فإن التربية

عل هذا الأصل وإشاعة فهمه ف الأمة لمن أكبر أسباب تقوية الإيمان والانقياد لأوامر اله عز وجل والاستسلام له.

:الأمر الثان

ما ظهر ف زماننا اليوم من ثورة هائلة ف وسائل الإعلام والتواصل والاتصالات واستخدام هذه الوسائل من قبل أعداء هذا

وك والاعتراضات علالمحرمات وإثارة الشبهات والش بث الشهوات وتسهيل الوصول إل الدين من كفار ومنافقين ف



ثوابت هذا الدين وأصوله وأحامه، فتأسست من أجل ذلك مواقع إلترونية وقنوات فضائية ودور نشر تمر ف الليل

ا خاوية من العلم والشرع والتقوى آلت ببعضهم إلوالنهار، فقست القلوب بذلك ووافقت عند بعض أبناء المسلمين قلوب

الحيرة والشك والعياذ باله تعال، فلا جرم كانت الحاجة بل الضرورة ماسة لرد الناس إل الفهم الصحيح للإسلام والإيمان

وتربيتهم عليه وأنه قائم عل التسليم له عز وجل رب الناس ملك الناس إله الناس العليم الحيم اللطيف الخبير العظيم

البير العل الأعل الرحمن الرحيم العليم الخبير القوي العزيز له الأسماء الحسن. وهنا ينبغ التأكيد عل أن رد الشبهات

المثارة حول هذا الدين وأحامه لا يون بالوقوف عند الشبهة وردها مجردة وإنما يون بالتربية الإيمانية، وذلك بربط

القلوب بربها والاستسلام له والتسليم لأمره وخبره وشرعه وما لم تتمن هذه الأحوال من القلوب فلن تجدى مناقشة

الشبهات والرد عليها مجردين عن هذا الأصل العظيم، فإذا تمن ف القلوب الإيمان والتسليم الحق له عز وجل وانقادت

القلوب لبارئها وقوي يقينها بربها واستسلمت لأخباره فلها صدق، ولأحامه فلها عدل وفضل ورحمة قال سبحانه:

{وتَمت كلمت ربِكَ صدْقًا وعد ْ مبدِّل للماته وهو السميع الْعليم} [الأنعام: 115]، صدق ف الأخبار وعدل ف الأحام،

فمت ما اتصفت القلوب بهذا التسليم لم ين للشبهات ولا الشهوات عليها طريق وإن وردت فإنها ترد بهذا التسليم وقوة

الإيمان واليقين وبيان حمة اله عز وجل فيما يشرع، وما لم تتبين الحمة فيه فلقصور ف العقول، وحينئذ يتلق بالتصديق

والقبول والتسليم كما قال الراسخون ف العلم {آمنَّا بِه كل من عندِ ربِنَا} [آل عمران: ٧].

الأمر الثالث:

إن ف طرح هذا الموضوع المهم ورد الناس إليه علاجا لثير من الأمراض القلبية والنفسية الت كثرت ف الأزمنة المتأخرة،

كالقلق والحيرة والاضطراب والاكتئاب، والت مرد كثير منها إل ضعف الإيمان والركون إل الدنيا ونسيان الآخرة مما نشأ

عنه كثرة الاعتراضات الت تون ف القلوب، سواء عل أخبار اله عز وجل الغيبية أو عل أحامه الشرعية أو عل أقداره

المؤلمة.

ولا سبيل لعلاجها إلا بمعرفة اله عز وجل حق المعرفة وتعظيمه وإجلاله والتعبد له سبحانه بأسمائه الحسن وإقامة واعظ

اله ف القلوب والتسليم للخالق العليم الحيم الذي هو عل كل شء قدير يعلم ولا نعلم ويقدر ولا نقدر وهو علام العيوب

{الا يعلَم من خَلَق وهو اللَّطيف الْـخَبِير} [الملك: 14]، وبهذا التسليم والتفويض والتربية الإيمانية تحصل الراحة والسينة

والطمأنينة.

الأمر الرابع:

ظهــور أقلام وأصــوات لبعــض المنــافقين الذيــن يســمون أنفســهم بــالليبراليين أو العلمــانيين ومــن تــأثر بهــم ممــن يتســم

بالعصرانيين والتنويريين تدعو إل فصل الدين عن الحياة، وتزعم أن نصوص الوح لم تعد صالحة لإدارة شؤون الحياة

المعاصرة إلا بقراءة جديدة ومتطورة، ويسمون من يدعو إل التسليم للتاب والسنة وتحيمها ف جميع شؤون الحياة

بأصحاب الإسلام السياس وييلون لهم شت التهم المنفرة كالمتطرفين والإرهابيين والأصوليين؛ فان لا بد من التصدي

لهذه الدعوات الخبيثة. وذلك بالتربية المثفة عل الإيمان والتسليم له تعال ولشرعه حيث إن مثل هذه التربية تعد من أقوى

ما تواجه به هذه الدعوات الخبيثة. وأشد شء يخشاه أصحاب هذه الدعوات أن يواجهوا بهذا السيف البتار سيف التسليم

َّتنُونَ حموكَ لا يِبرفَلا و} :ه عز وجل قال تعالوتربية الناس عليه والذي هو ركن التوحيد والعبودية ل ه تعالوالإسلام ل

يحموكَ فيما شَجر بينَهم ثُم لا يجِدُوا ف انفُسهِم حرجا مما قَضيت ويسلّـموا تَسليما} [النساء: 65].

الأمر الخامس:



طغيان الحياة المادية والثورة الصناعية وطغيان العلوم التجريبية ف حياة الناس مما كان له الأثر ف إضعاف الإيمان

بالغيب وغرور الإنسان بعقله والتركيز عل الأمور المحسوسة ورد كل ما لا يدرك العقل كيفيته فان لا بد من تدارك هذا

المرض ببيان مانة العقل وحدوده ودوره ف تلق النصوص وأثر الإيمان والتسليم ف علاج مثل هذه الأمراض.

الأمر السادس:

ما نشهده اليوم من انفتاح كبير عل متاع الدنيا وزخرفها وزينتها، الذي لم يشهد له التاريخ مثيً، وما صاحب ذلك من

وسائل دعائية ماكرة، تدعو الناس إل بهجة الحياة الدنيا ومتاعها الزائل، وتلاحق الناس بل جديد من وسائل الترف والمتعة

والزينة، تدعو الناس إليها وتسهل الوصول إليها وترغب الناس فيها، والركون إليها، وكأنهم مخلدون فيها فنسيت الآخرة،

وأصبح الناس ف لهث وراء الدنيا والتاثر فيها، ومتابعة الجديد منها ف كل صباح ومساء، حت أصبحت عند كثير من

الناس غاية يتنافسون فيها ويتحاسدون. وأصبحنا نرى جليا ذلك التفرق والتدابر الحاصل اليوم بين ذوي الأرحام والإخوان

بل بين بعض الدعاة والمجاهدين والذي يمن عزو كثير من أسبابه إل هذه الدنيا، والتاثر فيها، والغفلة عن الآخرة وضعف

الإيمان واليقين والإخلاص، ولا علاج لذلك إلا بالتربية الإيمانية وإصلاح القلوب وإنشاء هم الأخرة ف النفوس.

والحمد له رب العالمين..

 

 

مجلة البيان العدد  336 

المصادر:


