
نبتت نابتة بغير هدى ولا بصيرة، لا ترقب ف مؤمن إلا ولا ذمة، فزادته عل قهره، واستباحة دمه، وسلب حريته، وطغيان

بذلك عل فر من كل حدب وصوب، لتقضعدوه، أن نزعت منه دينه الذي يؤمن به، فرشقته بنبال ال عشيرته، وبغ

نسمات روحه الت بقيت له ف هذه الحياة، ف اتصاله بربه ومولاه.

فقتلت لأجل ذلك: المرأة زوجها، وقتل الرجل خاله، وبرىء الابن من أبيه، وتطور الأمر إل تفجير بيوت اله الت أمر

بعمارتها.

وإن كان من الظهور بمان أن أشباه هؤلاء إنما هم أدوات تستخدم من جهات لا تريد بأمتنا خيرا، وإنما هو يشبه التدمير

الذات لنسيج المجتمع، لن مهما كان مصدر الشر، فإنه يجب قطع دابرهم، وقطع الطريق دونهم، فلا يون لهم حيلة ولا

مدخلا عل أهل الإسلام.

يقولون: إنه كافر باللازم والمآل والتركيب[1]! فأقواله تؤول إل الفر! وأفعاله تقتض الردة! ومهنته يلزم منها أنه كافر باله

العظيم!

{كبرت كلمةً تَخْرج من افْواههِم انْ يقُولُونَ ا كذِبا (5)} [الهف: 5، 6]، ولم يلقوا بالا بشهادة التوحيد، ولا بصلاته وصيامه،

اجتثاث جذور التفير بالمآل
اتب : فؤاد الهاشمال

التاريخ : 6 أغسطس 2015 م

المشاهدات : 8873



أو بإيمانه وتقواه، وربما علمه، ودعوته، وهجرته، وجهاده ف سبيل اله.

وأعرضوا صفحا عن حديث أسامة رض اله عنه المرفوع: (يا أسامة، أقتلته بعد ما قال لا إله إلا اله؟ قال أسامة: كان

متعوذا، قال: فما زال يررها، حت تمنيت أن لم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم)[2]، وحديث أب سعيد رض اله عنه، عن

النب صل اله عليه وسلم أنه قال: (يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن

أنا أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد)[3].

وكأن هذه النصوص لم تطرق أسماعهم!! أو أنها حيل بينها وبينهم!! أأصابتهم سرة!! أم أنهم ف غيهم يعمهون!!

ولم يزل العلماء قديما وحديثا يحذرون من هذا المزلق الحاد، ممتثلين بذلك نصوص الشارع بمجانبة تفير أهل القبلة، لعظم

.[4]فير كما يقول ابن الوزير اليمانفير بالمآل فإن عليه مدار أكثر التخطره، فهو أمر جلل، لاسيما الت

وه طريقة تربو عل طريقة أهل الأهواء، الذين كانت جادتهم تفير خصومهم بلازم الأقوال، وهذا هو فرق ما بينهم وبين

أهل السنة، فأهل الأهواء يفرون خصومهم بلوازم باطلة، ف حين أن أهل السنة لا يفرون غيرهم بلوازم حق لا مفر منها،

لعلمهم بأنهم لا يعتقدون بذلك اللزوم، ولا بنتيجته، فهم عل بدعتهم من الفر فروا كما روي عن عل بن أب طالب رض اله

عنه ف الخوارج.

ولم يفر عل بن أب طالب رض اله عنه الخوارج عل ضلالهم، علما أن النصوص قد تواترت بمروقهم[5]، وإن كانوا هم

يفرونه، ولم يعتبروا ف ذلك صحبته للنب صل اله عليه وسلم، ولا مقامه المعروف ف الإسلام.

وما نحن فيه من التفير باللازم والمآل: مركب خطير للغلو، فمن تفير الأفراد، إل الجماعات، وسينته الأمر إل تفير

أحد عل فير أختها، فيوشك أن لا يبقل طائفة تبدأ بتالمجتمعات باستلزامات ومآلات وتركيبات، ولن يسلم منها أحد، ف

الملة، فأي تفك ف المجتمع فوق هذا؟ وهو ينخر ف أصوله المحمة، ويذيب قواعده الصلبة، ويقطع أواصر الصلة

والحياة.

وفوق هذا، حين يون التفير مصاحبا للحصرية المطلقة للإيمان، فبعد جيل: لا إله إلا اله، والاستسلام للوح، والإذعان

له، وكان ينزل بين الفينة والأخرى عتاب للنب صل اله عليه وسلم، أو تخطئة لبعض أصحابه.

جاء من يقول: لا أحد إلا أنا، ولا دولة للإسلام إلا دولتنا، ولا منهج إلا منهجنا، ولا هجرة إلا إلينا، ولا جهاد إلا جهادنا، ولا عالم

إلا عالمنا، ولا رأي إلا رأينا، فأي فرق، بين هذه المقالة السوء وبين مقالة فرعون: {قَال فرعونُ ما ارِيم ا ما ارى وما

اهدِيم ا سبِيل الرشَادِ} [غافر: 29]، إنه الطغيان وحب الرئاسة، ولا فرق!

وللإمام ابن دقيق العيد ف هذا الموضع نصيحة، حقها أن تتب بماء الذهب الخالص، فقد حث: عل الرجوع فيه إل ما

ثبت ف النفس عن التأمل ف مصادر الشريعة ومواردها([6]).

قليل من التفر بين الشخص ونفسه، وقليل من التفر ف نصوص الوح، وقليل من التفر ف أحوال المسلمين، وقليل

.الآخرة تلظ الدنيا وعذاب ف وإياك من الفتنة ف من العلم، ينجين

لازم المذهب:

قد استقر قول الأئمة المحققين: أن لازم المذهب ليس بمذهب، قولا واحد لا يختلفون فيه، وما يذكر من التفصيل والفروع،

فهو خارج سياق المسألة الأم.



وقد نصوا كلهم: أن القائل قد لا يدري بلوازم أقواله، ولو عرف لانتف منها، وغاية ما فيه أنه تناقض، والتناقض جائز من

البشر.

وصحة ما يلزم من قوله لا يقتض صحة إضافة ذلك اللازم إل قوله، ففرق بين صحة اللازم، وبين إضافة هذا اللازم إليه،

واعتباره مذهبا له.

وعل فرض صحة هذا القول الذي لا يدرى من هو قائله! أن لازم المذهب مذهب، فإن ذلك لا يقتض الحم عليه بالفر، لأن

التفير مقام صعب احترس له الشارع  واحتاط، فلا يثبت إلا بقيام الحجة عليه باعتقاده، فإذا ثبت المقتض، وانتف المانع

من العذر ونحوه، فحينئذٍ، ولن أين هذا التقرير من هؤلاء المفرين باللازم! وبالمآل! وبتركيب المعبات حت يصل إل أنه

كافر بطريقة هندسية عجيبة! فاتت فيثاغورس! ويا لحسرته!

وهذا كله إذا ثبت كونه لازما، والغالب أنه لا يون لازما، ولا مآلا، ولا مركبا، وإنما خبل وخيبة! ولذا فمن صفات هذا القول

أنه جهل، كما سيأت ف كلام العلماء، وسترى ف وصفه كل غثيث!

وأما تفريق المالية بين اللازم البين[7] وغير اللازم البين: فلا يخالف قول المحققين من أن لازم المذهب ليس بلازم، فما

يذكره المالية من أمثلة اللازم البين يشف أن المراد الفعل المقتض للفر ضرورة مثل إلقاء المصحف ف قذر أو التلطيخ

به[8].

ومن أمثلته: لزوم الشجاعة للأسد، والفردية للثلاثة، فإن لزوم هذين لملزوميهما لا يفتقر إل دليل[9].

ولذا تجد كثيرا من المالية: يهملون استثناء اللازم البين، لاتضاحه، ويتابعون الجمهور ف أن لازم المذهب ليس بمذهب.

ومن هذا الباب: قول أب الحسين البصري المعتزل: مذهب الإنسان هو اعتقاده، فمت ظننا اعتقاد الإنسان، أو عرفناه

ضرورة، أو بدليل مجمل، أو مفصل قلنا إنه مذهبه.

فقد بين أبو الحسين كيفية معرفة مذهب الإنسان، وأنه لا بد من دليل عليه أو معرفته ضرورة، ولذا نص عل أن قول المجتهد

إذا كان يشبه مسألة أخرى، فإن حم المسألة الأخرى لا يضاف إليه لأنه يحتمل أنه لم يخطر عل باله[10].

وبذلك يتبين: أن أبا الحسين إنما يريد المعرفة الضرورية، بما يشبه الدليل عند الظاهرية الذي يقتضيه الدليل يقينا، فإذا كان

للذكر مثل حظ الأنثيين، فإن للأنث نصف حظ الذكر، وإذا كانت هذه العة بين وبينك، ولك ثلثها، فإنه يقينا أن ل الثلثين

منها.

وهذا كله ف إضافة الأقوال، ومع ذلك تشدد العلماء ف إضافة اللوازم، ومنهم من أضافه إذا كان بينا ينقدح ف الذهن

ضرورة، كما ف الأمثلة.

فيف بمن ارتق مرتق صعبا، ففر بمجرد اللازم الذي ينتف منه صاحبه! ويقول أنا من هذا اللازم بريء؟!

وإذا كان جماعة من المحققين من أهل العلم لم يفروا من كان قوله ف المقالات الخفية، مع كونها تتضمن كفرا، فيف

يصح تفيره بما يؤول إليه قوله؟! أو تتركب منه! فإنه أبعد وأبعد.

وقد بلغوا ف التفير بالتركيب مبلغا عظيما! حت اختلفوا ف كفر رجال الإطفاء عل قولين! أحدهما الفر! لأنه جهاز

حوم! والحومة موالية لأمريا! وأمريا كافرة! مسين أنت يا رجل المطاف! تطف النار والحريق! وخرطوم المياه



مشفر بالفر والزندقة!

هذا هو سبب خطورة التفير باللازم والمآل والتركيب، فإن الشر فيه مستطير! فهذا البحث الصغير لونه ضد حضرته!

وحيث إنه هو الممثل الحصري للإسلام، والمستبد ببوابة الدخول إليه، والخروج منه، فإنه يحيل هذه الحروف إل موالاة

الفار! وذهبت وأوراق ف خبر كان!

وأنت أيها القارئ، فلست ف مأمن! فإذا قرأت! فيجب عليك الإنار! وإلا فإن سوتك علامة الرضا بالفر! ويا بختك! أهلا

وسهلا بك ف عالم التفير بالمآل!

هؤلاء بين شبيبة صغار لم يعالجوا العلم، ولم تنقاد ألسنتهم بالعربية، ولم ترتاض أذهنتهم عل العلم، وإنما من فورهم:

يمتطون فوهات مدافع التفير بالمآل!

ولهؤلاء سلف! فقد ح المقبل قصتين:

الأول: وضع بعض الناس قريبا من بعض متفقهتهم نعله، فقال: كفرت! لأنك أهنت العلماء! وهو إهانة الشريعة! ثم للرسول!

ثم للمرسل!

والثانية: فعل بعضهم شيئا من منرات الدولة، فقال المظلوم: هذا ظلم، وحاشا السلطان من الأمر والرضا به، فقال: أنا

خادم للدولة المنتمية إل السلطان، فقد نسبت الظلم إل السلطان! فأهنت ما عظمت الشريعة من أمر السلطان! ففرت!!

وأخذوه! وجاءوا به إل القاض، وحم عليه بالردة! ثم جدد إسلامه! وفعل ما يترتب عل ذلك.

قال المقبل ( 1108): هاتان الحايتان ف مة ف عصرنا مجرد مثال [11].

ينظر ف تحرير مبحث لازم المذهب: كتاب نظرية الإلزام ص51- 60.

إجماع العلماء عل عدم الفر بالمآل:

نقل ابن رشد الجد (520): الإجماع عل عدم الفر بالمآل، الذي لا يون إلا بالتركيب:

قال رحمه اله: (من أهل الأهواء ما هو اعتقادهم كفر فلا يختلف ف تفيرهم، ومنه ما هو خفيف لا يؤدي بمعتقديه إل الفر

إلا بالتركيب، وهو أن يلزم عل قوله ما هو أغلظ منه وعل ذلك الأغلظ ما هو أغلظ حت يؤول به ذلك الأغلظ إل الفر، فهذا

لا يفر به بإجماع)[12].

وهؤلاء أهل الأهواء والبدع وإن كان ف بعض أقوالهم الفر، إلا أنهم لم يقصدوا بما قالوه اختيار الفر، ولم يزالوا ينتفون

منه، ولم يزل العلماء يعاملونهم معاملة المسلمين ف ناحهم، وإناحهم، والصلاة عل موتاهم، ودفنهم ف مقابرهم[13].

ومقالات العلماء المناقضة للتفير بالمآل واللازم والتركيب، لا يمن لأحد أن يحصيها، وكل ما جمعته هنا إنما هو طرف

يسير من ذلك.

ولا أعرف إماما واحدا قال بالتفير باللازم والمآل والتركيب! ما اسمه؟ وأين هو؟ وما كتابه؟ ولذا جسر ابن رشد الحفيد

عل إضافة طريقة التفير بالمآل إل أهل البدع![14].

ومن هؤلاء العلماء الذين وقفت عل تقريراتهم الت تضاد التفير بالمآل (ستأت نصوصهم مفصلة، وهنا إشارة فقط):

1.الشافع: فقد قدم استقراء نوعيا ف عدم رد شهادة أهل الأهواء، فضلا عن تفيرهم باللازم والمآل والتركيب.



2. ابن رشد الجد: فقد نقل الإجماع عل عدم التفير بالتركيب.

3. ابن حزم الظاهري: الذي يحبه المجاهدون ف سبيل اله، ويقدمونه لصدعه بالحق، حت كان لسانه كسيف الحجاج قوة

وصرامة، ولقوله الشديد ف الطوائف المتقاتلة، حت قال: (إنهم لو علموا أن ف عبادة الصلبان تمشية أمورهم لبادروا

[16]، ولمجانبته المنتسبين إل(فرنا ذمة لأهل الاعلموا أنه لولا المجاهدون لهلك الدين، ول) :إليها)[15]، ومقالته المشهورة

الفقه اللابسين جلود الضأن عل قلوب السباع، المزينين لأهل الشر شرهم، الناصرين لهم عل فسقهم([17]).

ومع كل هذا: فقد كان ابن حزم عل رأس المحذرين من التفير باللازم، وأنه كذب عل صاحبه، وتبعه عل هذا الحرف ابن

تيمية، والذي جاء دوره الآن.

4. ابن تيمية: شيخ الإسلام، الذي كانت علوم الإسلام بين عينيه، والذي آل مدار فقه السلف عليه، ومرجعا لفهم كلامهم، وهو

الذي تُدرس كتبه ف الجوامع والجامعات، وعل ضوء فره تصاغ المناهج، وهو الذي قدم حياته ف سبيل عقيدة السلف،

وما انته إليه بحثه، حت سجن ف مسائل الطلاق والأيمان ونحوها، ولم يزل يبتل ف ذات اله حت مات ف سجن القلعة

معتقلا.

وقد كان ابن تيمية: كثير التحذير من التفير باللازم، ويقول للذين يؤذونه من المبتدعة من مشيختهم: لو قلت بقولم

لفرت، ولن أنا لا أكفركم، لأنم جهال لا تعرفون لوازم قولم.

5. مشيخة المقاصد وخبراء المآل: (أبو حامد الغزال، والعز ابن عبد السلام، والقراف، وابن دقيق العيد، وابن القيم،

والشاطب)، وإذا قالت حذام فصدقوها.

.(والشوكان ،والصنعان ،والمقبل ،ابن الوزير اليمان) :6. دعاة الاجتهاد، ونبذ التقليد

7. غير هؤلاء كثير من فقهاء الحنفية، والمالية، والشافعية، والحنابلة، والظاهرية، وغيرهم ممن لا ينتسبون إل مذهب،

،من الباجيين والمغاربة، والزركش ابن العطار، مشيخة الشاطب عياض، والرازي، والنووي، وعل ومنهم: (القاض

،والحموي الحنف ،وابن حجر الهيتم ،والسخاوي، وابن أمير الحاج الحنف ،وابن حجر العسقلان ،وابن العراق ،والبلقين

وحسن العطار، والسعدي).

هؤلاء هم علماء الإسلام من كل مذهب، وبل لون، وف كل اتجاه، فإن لم يونوا هم فعمن نأخذ ديننا؟

ولهذا – فيما أعلم ‐: لم يصرح أحدٌ من الأئمة بالتفير باللازم أو بالمآل أو بالتركيب، وإنما غاية ما هنالك تخريج بعض

:فير المعينين منهم، بيانه فيما يلفير أهل الأهواء الغلاة أو تالمتأخرين لقولٍ بت

ما جاء عن بعض السلف، فتوهم منه أنه من التفير بالمآل فعل ثلاثة أقسام:

القسم الأول: ما نُقل عنهم ف تفير الأعيان.

القسم الثان: تنزيل بعض النصوص الت فيها وصف الفر عل أهل الأهواء.

فرة ففر بالمآل، وإنما الظاهر أنهم اعتبروا البدعة المأنهم اعتبروا فيه ال هذين القسمين لا يقتض المنقول عن السلف ف

نفسها، كمقالة القدرية الغلاة ف إنار العلم والقدر، وإضافة الجهل والعجز، تعال اله عما يقولون علوا كبيرا، ونحو ذلك

مما لا تنقاد الألسن إل حايتها، وهذا قول شهير للسلف ف تفير الغلاة من أهل الأهواء، ولم ينتشر إطلاقها إلا عل رؤوس

الضلالة منهم، وقد ناظروهم، وأقاموا الحجج عليهم؛ فأين هذا من التفير بالمآل واللازم والتركيب؟ أتصحو؟ أم فؤادك غير



صاح؟

وقد حمل جماعة من أهل العلم: جملة من نصوص الوعيد عل أهل الأهواء، أو الذين ارتدوا عن دينهم من هذه الأمة، كقوله

دوتَسو وهۇج ضيتَب موي} :[الأنعام: 159][18]، وقوله تعال {ءَش ف منْهم تا لَسعيانُوا شكو مقُوا دِينَهفَر نَّ الَّذِينا} :تعال

ۇجوه فَاما الَّذِين اسودت ۇجوههم اكفَرتُم بعدَ ايمانم فَذُوقُوا الْعذَاب بِما كنْتُم تَفُرونَ} [آل عمران: 106]، إل غير ذلك من

[20]، وأنها ف(م رقاب بعضلا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعض) :ه عليه وسلمال الآيات[19]، ومن الأحاديث: قوله صل

أهل القبلة من هذه الأمة، إما من أهل الأهواء الغلاة، أو الذين ارتدوا عل أدبارهم، ونصوا، كما تفيده بعض النصوص.

ومن هذا الباب: ما نقله ابن رشد الجد عن الإمام مالك من الخلاف عنه ف التفير بالمآل، فنقل عنه قولين ف ذلك، أحدهما:

أن آية سورة آل عمران: {يوم تَبيض ۇجوه وتَسود ۇجوه فَاما الَّذِين اسودت ۇجوههم اكفَرتُم بعدَ ايمانم فَذُوقُوا الْعذَاب بِما

كنْتُم تَفُرونَ} [آل عمران: 106] ه أشد آية عل أهل الاختلاف من أهل الأهواء[21]، هذا غاية ما ورد عن الإمام مالك،

وليس فيه تصريح بالفر بالمآل، فإن كانت هذه الرواية مفيدة لفر أهل الأهواء، فمراده يقينا الغلاة من أهل الأهواء، فلا أحد

يقدر أن يقول إن الإمام مالك كان يفر كل أهل الأهواء.

وقد كان كفر الغلاة منهم لنفس قولهم، لا لأن قولهم يؤول إل قول كفر، ويدل عل هذا أن ابن رشد نفسه الذي فسر قول

إمامه بالتفير بالمآل، قد اتضح من أمثلته أنه يريد تفير الغلاة من أهل الأهواء الذين لا ينبغ أن يختلف ف كفرهم.

ولذا نقل ابن رشد أيضا: الإجماع عل عدم التفير بالتركيب، وبالضرورة فإنه عل رأس هؤلاء إمامه الإمام مالك؛ فهل يعقل

أن ينقل الإجماع، ويفوته قول الإمام مالك، الذي أمض عمره ف جمع أقواله وشرحها؟!

ولا فرق بين التفير بالمآل والتفير بالتركيب إلا ف عدد المقدمات إن صح هذا الفرق، وهو فرق غير مؤثر، فهو ف الأخير

مآل قوله الذي ينتف منه، سواء كان مآل قوله بمقدمة واحدة أو بمقدمتين.

ولابن رشد موضع آخر: بين فيه أنه لا يفر باللازم البين إلا بعد أن يستفهم منه ف اعتقاد لزومه، فماذا بق بعد ذلك؟

ثم إن أعلم الناس بفقه الإمام مالك، هم أصحابه المالية، ومع ذلك لم يقولوا بالتفير بالمآل، بل نص المحققون منهم أن

لازم المذهب ليس بمذهب، وقرروا ف متونهم أن الفر لا يون باللازم إلا إذا كان بينا يدرك ضرورة، كما سبق التمثيل

بالأمثلة الت يصعب إمرارها عل اللسان.

فيف إذا كان هذا المنقول عن الإمام مالك ف التفير بالمآل مخالف لقول آخر له ف عدم التفير بالمآل، ونقله ابن رشد

الجد نفسه؟!

إذن: لم يصرح الإمام مالك ولا ف موضع واحد بالقول بالتفير بالمآل، وإنما لقوله ف تفسير بعض الآيات الت فيها وصف

الفر بأنها ف أهل الأهواء، فتوهم من ذلك أنه يقول بالتفير بالمآل، والحق أن مرامه الغلاة من أهل الأهواء، وأن كفرهم إنما

كان لنفس قولهم لا لأنه يؤول إل قول كفر.

القسم الثالث: مقالات لا تثبت تحت قانون الصناعة النقدية:

مثال ذلك: نَقَل الحنابلةُ ف ترجمة إمامهم الإمام أحمد، عن الشافع من قوله: (من أبغض أحمد فهو كافر، فقال له الربيع بن

سليمان: تطلق عليه اسم الفر؟ فقال: نعم، من أبغض أحمد بن حنبل، عاند السنة، ومن عاند السنة، قصد الصحابة، ومن

قصد الصحابة، أبغض النب، ومن أبغض النب صل اله عليه وسلم كفر باله العظيم)[22].



والجواب: أن هذا ومثله لا يمن أن يصدر عن رجل له مسة علم؛ فيف بالشافع الإمام مؤسس علم الأصول؟ وكيف وهو

صاحب الاستقراء الفاحص عن السلف ف عدم رد شهادة أهل الأهواء فضلا عن تفير من يبغض الإمام أحمد.

الإسلام، ثم تحولت بفعل النقلة، ثم فسرت تخريجا من بعضهم، حت فار، لمقامه فربما كانت العبارة: إنما يبغض أحمد ال

انتهت إل الصورة المشوهة الت رأيت!

يمن أن يون أي شء ف الدنيا سوى هذه العبارة المنرة، الت نقلت بلا إسناد ف كتب تراجم الحنابلة ف تعظيم الإمام

أحمد! ولا يخفاك ما ف التراجم من المبالغات الت لا يصدقها عقل ولا شرع، ولها قصص عجب ف عجب!

ثم أين هذه العبارة ف كتب الشافعية؟ ولماذا لم ينقلوها عنه، ويستشلوها كما استشلوا قوله ف تفير حفص الفرد القائل

بخلق القرآن، مع أنه ناظره، وأقام الحجة عليه، والقائل بخلق القرآن كافر عنده؟ فأين هذه المسألة من تلك؟[23].

ولا نتعجب من ورود مثل هذا ف كتب التراجم ونحوها لن أن يون أصلا ومنهجا ف باب التفير! فلا ولا، ثم لا.

ومن مبترات المسلمين: هذا المنهج النقدي المحم ف استخراج الأصول والقواعد والمسائل البار، وإمرارها تحت مجهر

الفحص والنقد، فما كل عبارة أو حاية تروى عن العلماء تصلح أن تون قوله، وربما يتطور الأمر عند أولئك إل أن تون

أصله ومنهجه! حت انته الأمر إل أن صارت عقيدة محمة للسلف! وإن لم يخطر عل بال أحد من السلف!

فيف إذا كان المنقول عن هذا الشخص مجرد تخريج، ينره هذا الشخص بنصه ف كتبه الت خطها بيده؟ وكيف إذا كانت

أصوله ومنهجه تأباه؟ وكيف إذا كان هذا مفارقا لقول العلماء كافة؟

ليــات مــن الجزئيــات إنمــا يعتمــد كثرتهــا لتنتفــلــة؛ لأن اســتنتاج الروايــة مش بنــاء علــ إن الأصــول لا تقــرر ولا تبنــ

الخصوصيات، ويؤخذ القدر المشترك، وأما الفرد المعين، فيحتمل أن يون الحم فيه لأمر يخصه، كما قرره ابن دقيق

العيد[24].

وقد بين ابن القيم الواجب ف المقالات الضعيفة المروية عن العلماء، فقال: (إن كنا قد حذرنا زلة العالم وقيل لنا: إنها من

أخوف ما يخاف علينا، وأمرنا مع ذلك أن لا نرجع عنه، فالواجب عل من شرح اله صدره للإسلام إذا بلغته مقالة ضعيفة

عن بعض الأئمة أن لا يحيها لمن يتقلدها، بل يست عن ذكرها إن تيقن صحتها، وإلا توقف ف قبولها؛ فثيرا ما يح عن

إل قاعدة متبوعه مع أن ذلك الإمام لو رأى أنها تفض الأئمة ما لا حقيقة له، وكثير من المسائل يخرجها بعض الأتباع عل

ذلك لما التزمها، وأيضا فلازم المذهب ليس بمذهب، وإن كان لازم النص حقا؛ لأن الشارع لا يجوز عليه التناقض، فلازم

قوله حق، وأما من عداه فلا يمتنع عليه أن يقول الشء ويخف عليه لازمه، ولو علم أن هذا لازمه لما قاله؛ فلا يجوز أن يقال:

هذا مذهبه، ويقول ما لم يقله)[25].

الخلاصة :

التفير بالمآل مسلك منحرف بإجماع العلماء، مخالف لما سار عليه السلف، وهو من طرائق أهل الأهواء والجهل والعدوان،

وهو نوع من الافتراء والبهتان الذي ينبغ التنزه عنه لمصادمته لبديهيات العقول، ولرواسخ القواعد الشرعية فلا ينبغ أن يقع

حوله أدن خلاف، وكل ظواهر الشرع صريحة ف أن المؤاخذة لا تون إلا بما يقع به التصريح قولا أو فعلا[26].

قال ابن دقيق العيد: (ومن وصف أخاه المسلم بالفر فقد رتب عليه الرسول صل اله عليه وسلم قوله: «حار عليه»([27])،

أي رجع عليه، وهذا وعيد عظيم لمن كفر أحدًا من المسلمين، ولم ين كذلك، وه ورطة([28]) عظيمة، وقع فيها خلق كثير



من المتلفين، ومن المنسوبين إل السنة وأهل الحديث، لما اختلفوا ف العقائد، فغلظوا عل مخالفهم، وحموا بفرهم)

.([29])

نصوص أهل العلم (204- 1376) :

:(204) 1. الشافع

قال: (ذهب الناس من تأويل القرآن والأحاديث أو من ذهب منهم إل أمور اختلفوا فيها، فتباينوا فيها تباينا شديدا، واستحل

فيها بعضهم من بعض ما تطول حايته، وكان ذلك منهم متقادما منه ما كان ف عهد السلف وبعدهم إل اليوم، فلم نعلم

أحدا من سلف هذه الأمة يقتدى به، ولا من التابعين بعدهم رد شهادة أحد بتأويل وإن خطأه وضلله ورآه استحل فيه ما حرم

عليه، ولا رد شهادة أحد بشء من التأويل كان له وجه يحتمله وإن بلغ فيه استحلال الدم والمال أو المفرط من القول)[30].

وقد فرح النووي بهذا المقالة، وطرب أيما طرب، وقال: هذا نصه بحروفه، وفيه التصريح بما ذكرنا[31].

ولهذا الاستقراء الذي قدمه الشافع ثقل خاص لأمرين:

الأول: وفاته المبرة سنة 204هـ.

الثانية: خبرته بمدارس الفقهاء (الحجاز، الوفة، بغداد، مصر)، فهو صاحب الرحلات الفقهية.

2. البخاري (256):

عقد البخاري  بابين ف " صحيحه" ف التحذير من التفير بغير هدى: باب من كفر أخاه بغير تأويل، باب من لم ير إكفار من

قال ذلك متأولا أو جاهلا، وأورد فيهما عدة نصوص تفيد ذلك[32].

3. ابن حزم (456):

قال ابن الوزير اليمان: (قد صنَّف العلامة أبو محمد بن حزم الفارس مصنَّفًا حافً ف المنع من تفير أهل القبلة)[33]،

عنوانه: (الصادع والرادع ف الرد عل من كفَّر المتأولين من فرقِ المسلمين والرد عل من قال بالتقليد)([34]).

قال ابن حزم: (أما من كفر الناس بما تؤول إليه أقوالهم فخطأ؛ لأنه كذب عل الخصم وتقويل له ما لم يقل به، وإن لزمه فلم

يحصل عل غير التناقض، فقط والتناقض ليس كفرا، بل قد أحسن إذ فر من الفر.

وأيضا: فإنه ليس للناس قول إلا ومخالف ذلك القول يلزم خصمه الفر ف فساد قوله وطرده... وكل فرقة فه تنتق بما

تسميها به الأخرى وتفر من قال شيئا من ذلك، فصح أنه لا يفر أحد إلا بنفس قوله ونص معتقده، ولا ينتفع أحد بأن يعبر

عن معتقده بلفظ يحسن به قبحه لن المحوم به هو مقتض قوله فقط)[35].

:(505) 4. أبو حامد الغزال

نقل ابن الوزير اليمان عنه إناره للتفير بالمآل ف كتابه التفرقة[36].

5. ابن رشد الجد (520):

قال: (من أهل الأهواء ما هو اعتقادهم كفر فلا يختلف ف تفيرهم، ومنه ما هو خفيف لا يؤدي بمعتقديه إل الفر إلا

بالتركيب، وهو أن يلزم عل قوله ما هو أغلظ منه وعل ذلك الأغلظ ما هو أغلظ حت يؤول به ذلك الأغلظ إل الفر، فهذا لا



يفر به بإجماع)[37].

6. القاض عياض (544):

قال: (من قال بالمآل لما يؤدِيه إليه قوله، ويسوقه إليه مذهبه: كفَّره .. فأنهم صرحوا عنده بما أدى إليه قولهم، وهذا عند

هذا سائر فرق التأويل من المشبهة والقدرية وغيرهم.

ومن لم ير أخذهم  بمآل قولهم، ولا ألزمهم موجب مذهبهم: لم ير إكفارهم؛ لأنهم إذا وقفوا عل هذا قالوا: ... نحن ننتف من

القول بالمآل الذي ألزمتموه لنا، ونعتقد نحن وأنتم أنه كفر؛ بل نقول: إن قولنا لا يؤول إليه عل ما أصلناه.

فعل هذين المأخذين: اختلف الناس ف إكفار أهل التأويل، وإذا فهمته اتضح لك الموجب لاختلاف الناس ف ذلك.

والصواب: ترك إكفارهم، والإعراض عن الحتم عليهم بالخسران، وإجراء حم الإسلام عليهم ف قصاصهم، ووراثتهم،

ومناكحتهم، ودياتهم، والصلاة عليهم، ودفنهم ف مقابر المسلمين، وسائر معاملاتهم، لنه يغلظ عليهم بوجيع الأدب، وشديد

الزجر والهجر؛ حت يرجعوا عن بدعتهم، وهذه كانت سيرة الصدر الأول فيهم، فقد كان نشأ عل زمن الصحابة ‐ رض اله

عنهم ‐ وبعدهم ف التابعين من قال بهذه الأقوال من القدر، ورأي الخوارج والاعتزال، فما أزاحوا لهم قبرا، ولا قطعوا لأحد

منهم ميراثًا، لنهم هجروهم، وأدبوهم بالضرب والنف والقتل عل قدر أحوالهم؛ لأنهم فساق، ضّل، عصاة، أصحاب كبائر

عند المحققين وأهل السنة؛ ممن لم يقل بفرهم، خلافًا لمن رأى خلاف ذلك، واله الموفق للصواب)[38].

7. ابن رشد الحفيد:

قال: (أكثر أهل البدع إنما يفرون بالمآل، واختلف قول مالك ف التفير بالمآل، ومعن التفير بالمآل أنهم لا يصرحون بقول

هو كفر، ولن يصرحون بأقوال يلزم عنها الفر، وهم لا يعتقدون ذلك اللزوم)[39].

هذا كلام ابن رشد الحفيد، وهو ينقل الخلاف عن جده عن الإمام مالك، وتقدمت الإشارة إل ذلك.

8. وعليه مش: فخر الدين الرازي (606)[40].

9. العز ابن عبد السلام (660):

قال: (لازم المذهب ليس بمذهب .. فلا يجوز أن ينسب إل مذهب من يصرح بخلافه وإن كان لازما من قوله)[41].

10. النووي (676):

قال: (جمهور الفقهاء من أصحابنا وغيرهم لا يفرون أحدا من أهل القبلة ... ولم يزل السلف والخلف عل الصلاة خلف

المعتزلة، وغيرهم، ومناكحتهم، وموارثتهم، وإجراء أحام المسلمين عليهم)[42].

:(684) 11. القراف

نقل ابن الشاط (723): عن القراف: أنه لا يقول بالفر بالمآل[43].

12. ابن دقيق العيد (702):

اعتبر الإمام ابن دقيق العيد: أنَّ السبب الذي دع بعضهم إل تفير المبتدعة هو اعتباره أنَّ مآل المذهب مذهب، ويقول:

المعتزلة كفار؛ لأنهم وإنِ اعترفوا بأحام الصفات فقد أنروا الصفات، ويلزم من إنار الصفات إنار أحامها، ومن أنر



أحامها فهو كافر، وكذلك المعتزلة تنسب الفر إل غيرها بطريق المآل([44]).

13. عل ابن العطار (ص724):

ه أعلم، وهذا معنلازم المذهب هل هو مذهب: (الصحيح الذي عليه جمهور العلماء أنه ليس بمذهبٍ ولا قولٍ، وال قال ف

.[45] (ذاتها من حيث ه سابقتها ولاحقتها، بل ينظر إل لا ينظر إل الماهية الساذجة، الت قول أئمة المنطق ف

14. ابن تيمية (728):

قال: (كان أهل العلم والسنة: لا يفرون من خالفهم وإن كان ذلك المخالف يفرهم؛ لأن الفر حم شرع، فليس للإنسان

،ه تعالذب والزنا حرام لحق البأهله؛ لأن ال ذب عليه وتزنبأهلك ليس لك أن ت أن يعاقب بمثله كمن كذب عليك وزن

وكذلك التفير حق له فلا يفر إلا من كفره اله و رسوله.

وكنت أقول للجهمية من الحلولية والنفاة الذين نفوا أن اله تعال فوق العرش لما وقعت محنتهم: أنا لو وافقتم كنت كافرا

لأن أعلم أن قولم كفر وأنتم عندي لا تفرون؛ لأنم جهال وكان هذا خطابا لعلمائهم وقضاتهم، وشيوخهم وأمرائهم، وأصل

جهلهم شبهات عقلية حصلت لرؤوسهم ف قصور من معرفة المنقول الصحيح والمعقول الصريح الموافق له، وكان هذا

خطابنا، فلهذا لم نقابل جهله وافتراءه بالتفير بمثله)[46].

وقال: (ليس كل من تلم بالفر يفر، حت تقوم عليه الحجة المثبتة لفره ... فلازم المذهب ليس بمذهب، إلا أن يستلزمه

صاحب المذهب، فخلق كثير من الناس ينفون ألفاظا أو يثبتونها، بل ينفون معان أو يثبتونها، ويون ذلك مستلزما لأمور

ه كفر، وهم لا يعلمون بالملازمة، بل يتناقضون، وما أكثر تناقض الناس لا سيما ف هذا الباب، وليس التناقض كفراً)[47].

وقال عن البري: (قول هذا المفتري وأمثاله يجر إل مثل هذا لنهم لا يعرفون أصل قولهم ولوازمه، بل هم عل عادة

تعودوها واتباع لشيوخ لهم فيهم نوع من علم ودين ليس لهم خبرة بحقيقة ما جاء به الرسول)[48].

وقال: (الصواب: أن مذهب الإنسان ليس بمذهب له إذا لم يلتزمه، فإنه إذا كان قد أنره ونفاه كانت إضافته إليه كذبا عليه،

بل ذلك يدل عل فساد قوله وتناقضه ...

ولو كان لازم المذهب مذهبا: للزم تفير كل من قال عن الاستواء أو غيره من الصفات أنه مجاز ليس بحقيقة، فإن لازم هذا

القول يقتض أن لا يون شء من أسمائه أو صفاته حقيقة ... ولازم قول هؤلاء يستلزم قول غلاة الملاحدة المعطلين الذين

هم أكفر من اليهود والنصارى، لن نعلم أن كثيرا ممن ينف ذلك لا يعلم لوازم قوله)[49].

:(748) 15. الذهب

قال: (نعوذ باله من الهوى والمراء ف الدين وأن نفر مسلما موحدا بلازم قوله وهو يفر من ذلك اللازم وينزه ويعظم

الرب)[50].

16. ابن القيم (751):

قال: (لازم المذهب ليس بمذهب فقد يذكر العالم الشء ولا يستحضر لازمه حت إذا عرفه أنره)[51].

وقال: (فيا له العجب كيف لا يستح العاقل من المجاهرة بالذب عل أئمة الإسلام، لن عذر هذا وأمثاله أنهم يستجيزون

نقل المذاهب عن الناس بلازم أقوالهم، ويجعلون لازم المذهب ف ظنهم مذهبا)[52].



وعقد ابن القيم فصلا ف نونيته عن لازم المذهب هل هو مذهب أم لا؟ ومما قال فيها:

ولذاك لم يك لازما لمذاهب الـ ... ـعلماء مذهبهم بلا برهان

فالمقدمون عل حاية ذاك مذ ... هبهم أولو جهل مع العدوان

لا فرق بين ظهوره وخفائه ... قد يذهلون عن اللزوم الدان

سيما إذا ما كان ليس بلازم ... لن يظن لزومه بجنان[53]

:(790) 17. الشاطب

ذكر الشاطب: أن ابن الطيب ذهب إل التفير بالمآل، ف تفيره جملة من الفرق[54].

لعله يريد: القاض أبا بر محمد بن الطيب الباقلان، وهذا استنتاج بالمآل! فبما أن ابن الطيب كفر جملة من الفرق، فهذا

يعن أنه يقول بالفر بالمآل، وهذا يعود بنا إل ما سبق ف مناقشة ما نقل عن الإمام مالك من تفير الغلاة من المبتدعة، وأن

تفيرهم كان لنفس قولهم لا لما يؤول إليه قولهم، فلا تلازم بين تفير غلاة أهل الأهواء وبين اعتبار التفير بالمآل.

وقال: (الذي كنا نسمعه من الشيوخ أن مذهب المحققين من أهل الأصول: أن الفر بالمآل ليس بفر ف الحال، كيف

فر من مقالته لم يقل بها علمخالفه به، فلو تبين له وجه لزوم ال ار ويرمر ذلك المآل أشد الإنافر[55] ينوال

حال)[56].

وشيوخه هؤلاء: هم البجائيون والمغربيون كما سماهم ف موضع آخر[57].

:(794) 18. الزركش

قال: (لازم المذهب ليس بمذهب عل الصحيح)[58].

:(805) 19. البلقين

قال: (الصحيح ف تفير منر الإجماع تقييده بإنار ما يعلم وجوبه من الدين بالضرورة كالصلوات الخمس)([59])، قال

الصنعان: هذا هو الإنصاف([60]).

:(826) 20. ابن العراق

قال : (الصحيح أن لازم المذهب ليس بمذهب)[61].

:(840) 21. ابن الوزير اليمان

قال: (التفير بالإلزام، ومآل المذهب رأي محض لم يرد به السمع لا تواتُرا، ولا آحادا، ولا إجماعا، وهو عندي ف غايه

الضعف، والفرض أن أدلة التفير والتفسيق لا تون إلا سمعيةً، فانهدَّت القاعدة، وبق التفير به عل غير أساس.

إنا نعلم بالضرورة منهم ضدَّ ما ألزموهم، فيف يصح لنا أن نُلزمهم التذيب، ونحن نعلم منهم التصديق؟!.

وقد ورد من الأدلة السمعية ما يعارض ذلك الظن لفر أهل التأويل مما هو أرجح منه، فالظن الحاصل بهذا وما ف معناه

من الحديث أقوى من ظن التفير المستند إل القياس، وقد بسطت هذا ف غير هذا الموضع ف هذا التاب، واله الهادي



وله الحمد والمنة)[62].

:(852) 22. ابن حجر العسقلان

قال: (الذي يظهر أن الذي يحم عليه بالفر من كان الفر صريح قوله، وكذا من كان لازم قوله، وعرض عليه فالتزمه، أما

من لم يلتزمه وناضل عنه ; فإنه لا يون كافرا، ولو كان اللازم كفرا) [63].

:(879) 23. ابن أمير الحاج الحنف

قال: (لازم المذهب ليس بمذهب لصاحبه فمن يلزمه الفر ولم يقل به فليس بافر، وعليه مش الإمام الرازي والشيخ عز

الدين بن عبد السلام)[64].

24. السخاوي (902):

.[65]قرر السخاوي: ما تقدم من قول النووي، وابن دقيق العيد وابن حجر العسقلان

:(974) 25. ابن حجر الهيتم

قال: (الصواب عند الأكثرين من علماء السلف والخلف أنا لا نفر أهل البدع والأهواء إلا إن أتوا بمفر صريح لا استلزام؛

لأن الأصح أن لازم المذهب ليس بلازم، ومن ثم لم يزل العلماء يعاملونهم معاملة المسلمين ف ناحهم، وإناحهم، والصلاة

عل موتاهم، ودفنهم ف مقابرهم؛ لأنهم وإن كانوا مخطئين غير معذورين حقت عليهم كلمة الفسق والضلال إلا أنهم لم

يقصدوا بما قالوه اختيار الفر، وإنما بذلوا وسعهم ف إصابة الحق فلم يحصل لهم، لن لتقصيرهم بتحيم عقولهم،

وأهويتهم، وإعراضهم عن صريح السنة والآيات من غير تأويل سائغ، وبهذا فارقوا مجتهدي الفروع فإن خطأهم إنما هو

لعذرهم بقيام دليل آخر عندهم مقاوم لدليل غيرهم من جنسه فلم يقصروا، ومن ثم أثيبوا عل اجتهادهم)[66].

26. الحموي (1098):

قال: (لازم المذهب ليس بمذهب)[67].

:(1108) اليمن وكبانال لقب27. الم

تقدم نقل المثالين العجيبين اللذين حاهما ف عصره ف مة من التفير بالمآل[68].

:(1182) 28. الصنعان

نفير هم الخوارج؛ فإنهم كفروا المسلمين، وأول مباب الت أنَّ أحق الفرق بأنهم خرقوا حجاب الهيبة ف :يرى  الصنعان

كفروه رأس المسلمين وسابقهم إليه أمير المؤمنين، وهم قائلون بتفير صاحب البيرة وتخليده ف النار([69]).

وف شرح حديث ابن عمر رض اله عنه ف الصحيح: (أيما رجل قال لأخيه يا كافر فقد باء بها أحدهما إن كان كما قال ،

وإلا رجعت عليه): قال: (هذا زجر عن إطلاق الفر عل المسلم ومنه يعلم خطر التفير باللازم وتفير التأويل)[70].

هذه المسألة تساهلا كبيرا، وهو أمر خطير عل وقال: (التحقيق أن لازم المذهب ليس بمذهب واعلم أنه قد تساهل الناس ف

أنَّا وجماعة المحققين لا نثبت كفر التأويل، وقد أوضحناه ف غير هذا الموضع ف رسالة مستقلة)[71].

وقال: (جزم المحققون بأن لازم المذهب ليس بمذهب؛ لأنه لا يقطع بأنه قصده قائله بل لا نظن، وكذلك التخاريج عل كلام



أئمة العلم لا تون مذهبا لمن خرجوه عنه، وذلك لقصور البشر، وأنه لا يحيط علمه عند نطقه بلوازم كلامه قطعا ولا

يقصده)[72].

وقال: (قد علم يقينا أن خطاب الشارع كله حق ودليل، وأما كلام العالم الذي تطرقه الغفلة والنسيان والذهول عن لوازم

فير بالتأويل، وفرسالة منع الت كلامه فلا، ولهذا تقرر عند المحققين أن لازم المذهب ليس بمذهب، وقد بسطنا ذلك ف

سبل السلام إليه إشارة نافعة)[73].

:(1250) 29. الشوكان

نفسه تجن فير بالإلزام من أعظم مزالق الأقدام، فمن أراد المخاطرة بدينه فعلقال: (قد علم كل من كان من الأعلام أن الت

براقش)[74].

وقال: (لازم المذهب لا يجب أن يون مذهبا، بل أكثر الناس يقولون أقوالا ولا يلتزمون لوازمها، فلا يلزم إذا قال القائل ما

يستلزم التعطيل أن يون معتقدا للتعطيل، بل يون معتقدا للإثبات ولن لا يعرف ذلك اللزوم، وأيضا فإذا كانت أصولهم

الت بنوا عليها إثبات الصانع باطلة لم يلزم أن يونوا هم غير مقرين بالصانع وإن كان هذا لازما من قولهم إذا قالوا: إنه لا

يعرف إلا بهذه الطريق، وقد ظهر فساده لزم أن لا يعرف، لن هذا اللزوم يدل عل فساد هذا النف، ولا يلزم أن لا يونوا هم

مقرين بالصانع)[75].

30. ابن عابدين (1252):

قال: (إن وقع التصريح بفر المعتزلة ونحوهم عند البحث معهم ف رد مذهبهم بأنه كفر أي يلزم من قولهم بذا الفر، ولا

يقتض ذلك كفرهم؛ لأن لازم المذهب ليس بمذهبهم، وأيضا فإنهم ما قالوا ذلك إلا لشبهة دليل شرع عل زعمهم، وإن

أخطئوا فيه، ولزمهم المحذور)[76].

31. ابن سعدي (1376):

قال : (التحقيق الذي يدل عليه الدليل أن لازم المذهب الذي لم يصرح به صاحبه ولم يشر إليه، ولم يلتزمه ليس مذهبا، لأن

القائل غير معصوم، وعلم المخلوق مهما بلغ فإنه قاصر، فبأي برهان نلزم القائل بما لم يلتزمه، ونقوله ما لم يقله، ولننا

نستدل بفساد اللازم عل فساد الملزوم، فإن لوازم الأقوال من جملة الأدلة عل صحتها وضعفها وعل فسادها، فإن الحق

لازمه حق، والباطل يون له لوازم تناسبه)[77].

ينظر ف الأبحاث المعاصرة:

1. "نظرية الإلزام" ص 51- 60.

2. "شرح منظومة الإيمان" للدكتور عصام المراكش ص110-107.

3. "التفير وضوابطه" للدكتور منقذ السقار ص60.

الغلو ف مجلة البيان ف 4. "نواقض الإيمان القولية والعملية" للدكتور عبد العزيز آل عبد اللطيف ص 80، ومقالة له ف

التفير.

5. "تحرير المقال فيما تصح نسبته للمجتهد من الأقوال" للدكتور عياض السلم ص92.



.(2/701)حسن مسائل الاعتقاد" للدكتور عثمان عل 6. "منهج  الاستدلال عل

7. "التخريج عند الفقهاء والأصوليين" للدكتور يعقوب الباحسين (ص: 291).

8. "المجل ف شرح القواعد المثل" (ص: 111).

9. الموسوعة العقدية ‐ الدرر السنية.

أما الفتاوى: فه مشهورة، ملء السمع والبصر ف كل مصر.

ملحق: التوسع ف ألفاظ التفير عند الحنفية :

المنقول عن متأخري الحنفية من التوسع ف ألفاظ التفير، فقد كان توسعا ف تحقيق الوصف الذي يحصل به الاستخفاف

تندرج ف حقيقة الإيمان من عدم ذلك[79]، وأكثروا من بحث الأمثلة الت بالدين، أو الشك فيه، ونحو ذلك[78]، فلا بد ف

ذلك عل عادتهم[80]، وهو من اعتنائهم التام بتفصيل الأقوال والأفعال الت تقتض الفر[81].

:كتبهم  بما يل ومع ذلك، فقد تعقب الحنفية ما ورد ف

1. أن ذلك لا يوافق ما عليه الأئمة المتقدمون من الحنفية، كما نقله عنهم الطحاوي[82].

رون أكثرها، ويخالفونهم فمال ابن الهمام وابن نجيم، كانوا ين2. أن المتورعين من الحنفية والأئمة المحققين منهم، كال

ذلك، وقد توارد الشراح عل التنصيص عل التحرز من الفتوى بتفير مسلم.

3. أن ما ينقل من التوسع ف ألفاظ التفير فإنه ليس من كلام الفقهاء المجتهدين، وإنما من غيرهم ممن لا يعرف بالاجتهاد،

فلا يجوز تقليدهم، ولا عبرة بقول غير الفقهاء[83].

4. أن أكثر ألفاظ التفير المذكورة لا يفت بالتفير فيها، ولا  وجه للحم بفر قائلها إلا بنوع تلف وتعسف، ولذا فلقد ألزم

ابن نجيم نفسه ألا يفت بشء منها[84].

5. أن أكثر المنقول يخالف قواعد الحنفية:

‐ فإن أكثرها لا توافق أصل أب حنيفة وعقيدته ف باب الإيمان، أنه لا يفر أحدا من أهل القبلة بذنب[85].

‐ أن من قواعد الإمام أب حنيفة أن من معه الأصل المحقق وهو الإيمان فلا يرفع إلا بيقين مثله يضاده[86].

‐ أن من قواعد الحنفية أنه لا يفر بالمحتمل؛ لأن الفر نهاية ف العقوبة، فيستدع نهاية ف الجناية، ومع الاحتمال لا

نهاية[87].

‐ أنه مت ما أمن حمل كلام القائل عل محمل حسن فإنه يحمل عليه، فإذا كان ف المسألة وجوه توجب التفير، ووجه

واحد لا يوجبه فعل المفت أن يميل إل عدم التفير، إلا إذا صرح بإرادة موجب التفير[88].

 

------------------------------------------------------------------------------------

[1]) قال ابن الوزير اليمان: (التفير بمآل المذهب، ويسم التفير بالإلزام) العواصم والقواصم (4/367).



وقال د. عصام المراكش: (المقصود بالتفير بالمآل هو التفير بما يؤول إليه اللفظ، وما يرجع إليه القول، ومعن ذلك أن يقول قولا يؤدي ‐ عن طريق مجموعة من

الوسائط الاستدلالية ‐ إل ما هو كفر صريح ... والحق: أن الفرق بين التفير باللازم أو التفير بالمآل، يعسر إيجاد الأمثلة المبينة لهذا الفرق. لذلك لم يفرق بينهما

كثير من أهل العلم، فعبروا باللازم عن المآل وبالعس، ولن التأمل ف التعريفين اللذين ذكرت آنفا، يجعلنا نجزم بالفرق مع إقرارنا بدقته وغموضه) شرح منظومة

الإيمان (ص: 108).

قلت: ونحوهما التفير بالتركيب الذي ذكره ابن رشد الجد، إلا أن فيه اعتبار عدة مقدمات.

[2]) أخرجه البخاري (5/ 144 رقم 4269)، ومسلم (1/ 97 رقم 159).

[3]) أخرجه البخاري (4/ 137 رقم 3344)، ومسلم (2/ 741 رقم 1064).

[4]) العواصم والقواصم (4/367- 371).

[5]) العواصم والقواصم (4/367- 371).

[6]) شرح الإلمام (4/315-317)، إحام الأحام (4/300).

[7]) قال الدكتور عصام المراكش: اللازم البين هو الذي يف تصوره مع تصور ملزومه ف جزم العقل باللزوم بينهما.

شرح منظومة الإيمان (ص: 108).

.(301 /4) بير للشيخ الدردير وحاشية الدسوق[8]) الشرح ال

[9]) المجل ف شرح القواعد المثل ف صفات اله وأسمائه الحسن (ص: 109).

[10]) المعتمد لأب الحسين البصري (2/313، 314)، تحرير المقال فيما تصح نسبته للمجتهد من الاقوال (90).

[11]) العلم الشامخ ص 340، وعنه حاشية العطار عل شرح الجلال المحل عل جمع الجوامع (2/173).

[12]) البيان والتحصيل (16/ 364).

[13]) مرقاة المفاتيح شرح مشاة المصابيح (1/ 180).

[14]) بداية المجتهد ونهاية المقتصد (4/ 242)، وقال الدكتور عبد العزيز آل عبد اللطيف: (التفير بالمآل هو حال بعض أهل البدع والمتأولين) نواقض الإيمان

القولية والعملية ص 80، وقال الدكتور منقذ السقار: (التفير بلازم القول وقع به أهل البدع الذين يفر بعضهم بعضا...) التفير وضوابطه (ص: 61)، وقال الدكتور

عصام البشير: (هذا القائل لا يجوز تفيره، إذا كان لا يقول بما يؤديه إليه قوله، وهذا حال كثير من أهل البدع والأهواء، كما لا يخف عل المتتبع) شرح منظومة الإيمان

ص 108.

[15]) رسائل ابن حزم (3/ 176).

[16]) رسائل ابن حزم (3/ 154)

[17]) رسائل ابن حزم (3 / 173).

[18]) قال ابن كثير: (الظاهر أن الآية عامة ف كل من فارق دين اله وكان مخالفا له، فإن اله بعث رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره عل الدين كله، وشرعه واحد لا

اختلاف فيه ولا افتراق، فمن اختلف فيه {وكانوا شيعا} أي: فرقا كأهل الملل والنحل ‐وه الأهواء والضلالات ‐فاله قد برأ رسوله مما هم فيه) تفسير ابن كثير (3/

.(377

.(130 ،129 /3) [19]) الاعتصام للشاطب

ـــــــه ال ـــــــه رضـــــــ ـــــــن عبـــــــد ال [20]) أخرجـــــــه البخـــــــاري (1/ 35 رقـــــــم 121)، ومســـــــلم (1/ 81 رقـــــــم 65) مـــــــن حـــــــديث جـــــــابر ب

عنهما.                                                                                                                                                                                                 

                                             

[21]) البيان والتحصيل (16/ 381).

[22]) طبقات الحنابلة (1/29)، المقصد الارشد (1/ 69)



ف لحفص الفرد بأنه أراد كفر النعمة ونحو ذلك لقبوله شهادة أهل الأهواء، ووافق هؤلاء ابن تيمية بأنه لو أراد كفره لسع فير الشافعوغيره ت [23]) تأول البيهق

موضع، وكان بحضور وال ذلك ف ه العظيم، وأقسم عله مخلوق، فقد صرح بأنه كافر بالكفر حفص الفرد لقوله بأن كلام ال ه أعلم أن الشافعقتله، والظاهر وال

مصر، وهذا ما فهمه حفص نفسه، فقال: أراد قتل، أشاط الشافع واله الذي لا إله إلا هو بدم. وهذا ما يتفق مع قول الشافع بأن من قال بأن كلام اله مخلوق فهو

كافر، وقد رواه عنه الربيع وعل بن سهل الرمل، وهذا هو ما حققه البلقين ف حواش الروضة، وبين أن قبوله لشهادة أهل الأهواء إنما هو لمن لم تثبت عليه قضية

معينة تقتض كفره، وهذا نص عام، وقد نص نصا خاصا عل تفير من قال بخلق القرآن، والقول الخاص هو المقدم، وهو الذي فهمه أصحابه البار، وهو الحق،

وبه الفتوى. روضة الطالبين ص 355، كفاية النبيه لابن الرفعة (19/140، 141)، حواش الروضة للبلقين (1/83)، النجم الوهاج للدميري (10/323)، وينظر: آداب

الشافع ومناقبه (ص: 148، 149)، الشريعة للآجري (1/508 رقم 176)، شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (2/ 278، 279، 3/449)، الأسماء والصفات

للبيهق (1/ 612 رقم 553)، مجموع الفتاوى لابن تيمية (23/348).

[24]) شرح الإلمام (2/404، 405، 421(.

[25]) إعلام الموقعين (3/ 222، 223).

.(110-107) [26]) ينظر: شرح منظومة الإيمان للدكتور عصام المراكش

([27]) عن أب ذر رض اله عنه، أن النب صل اله عليه وسلم قال: (من دعا رجً بالفر أو قال: عدو اله، وليس كذلك إ حار عليه) أخرجه مسلم (1/79).

([28]) ورطة: الهلاك، وأصلها الوحل تقع فيه الغنم، فلا تقدر عل التخلص، وقيل: أصلها أرض مطمئنة، فلا طريق فيها يرشد إل الخلاص، ثم استعملت ف كل شدة

وأمر شاق. «لسان العرب» (مادة: ورط)، وينظر: حاشية الصنعان عل إحام الأحام (4/284).

([29])  إحام الأحام (4/284).

[30]) كتاب الأم للشافع (كتاب الأقضية/ ما تجوز به شهاد أهل الأهواء).

[31]) روضة الطالبين وعمدة المفتين (11/ 241).

[32]) العواصم والقواصم ف الذب عن سنة أب القاسم (4/ 371).

[33]) العواصم والقواصم ف الذب عن سنة أب القاسم (4/ 371).

([34]) رسائل ابن حزم (1/4)، العواصم من القواصم (4/371)، الذخيرة ف محاسن أهل الجزيرة (1/1/143)، «تذكرة الحفاظ (3/1152)، نفح الطيب (1/365).

[35]) الفصل ف الملل والأهواء والنحل (3/ 139، 140).

[36]) العواصم والقواصم ف الذب عن سنة أب القاسم (4/367- 371).

[37]) البيان والتحصيل (16/ 364).

[38]) الشفا بتعريف حقوق المصطف (2/ 622- 624)، الاعتقاد الخالص من الشك والانتقاد (ص: 368، 369).

[39]) بداية المجتهد ونهاية المقتصد (4/ 242).

[40]) العواصم والقواصم ف الذب عن سنة أب القاسم (4/367- 371)، التقرير والتحبير عل تحرير المال بن الهمام (3/ 319).

[41]) قواعد الأحام ف مصالح الأنام (1/ 203).

[42]) روضة الطالبين ص 239، 355.

.(265 /4) [43]) الفروق للقراف

([44]) إحام الأحام (4/285).

[45]) الاعتقاد الخالص من الشك والانتقاد (ص: 368، 369)

[46]) الرد  عل البري (باختصار ص 492 – 495).

[47]) مجموع الفتاوى (5/ 306)، مجموع الفتاوى (16/461).



[48]) الرد عل البري (2/509).

[49]) مجموع الفتاوى (20/ 217).

[50]) الرد الوافر (ص: 20).

[51]) فتح الباري لابن حجر (12/ 337)

[52]) مختصر الصواعق المرسلة عل الجهمية والمعطلة (ص: 615).

[53]) نونية ابن القيم (ص: 271).

.(302 /1) [54]) الاعتصام للشاطب

[55]) كذا ف المطبوعة، وهو مشل بالنسبة ل، فهو لا يفره، فلعل الصواب: "والمفَّر ..

.(135 /3) [56]) الاعتصام للشاطب

.(402 ،401 /2) [57]) الاعتصام للشاطب

[58]) البحر المحيط (2/ 116، 353)، المنثور ف القواعد الفقهية (3/ 91، 92، 93).

[59]) نقله عنه تلميذه ابن حجر بلفظ: قال شيخنا ف شرح الترمذي «فتح الباري» (12/202).

.(4/286) «([60]) «حاشية الصنعان

[61]) الغيث الهامع شرح جمع الجوامع (ص: 155)، التحبير شرح التحرير (2/ 579).

[62]) العواصم والقواصم ف الذب عن سنة أب القاسم (باختصار 4/367- 371).

[63]) فتح المغيث بشرح ألفية الحديث (2/ 72، 73).

[64]) التقرير والتحبير عل تحرير المال بن الهمام (3/ 319)

[65]) فتح المغيث بشرح ألفية الحديث (2/ 73).

[66]) مرقاة المفاتيح شرح مشاة المصابيح (1/ 180).

[67]) غمز عيون البصائر ف شرح الأشباه والنظائر (2/ 200).

[68]) العلم الشامخ ص 340، وعنه حاشية العطار عل شرح الجلال المحل عل جمع الجوامع (2/173).

.(4/284) «([69]) «حاشية الصنعان

.(419 /4) [70]) التنوير شرح الجامع الصغير لابن الأمير الصنعان

[71]) إجابة السائل شرح بغية الآمل (ص: 126).

[72]) إجابة السائل شرح بغية الآمل (ص: 238).

[73]) إجابة السائل شرح بغية الآمل (ص: 402).

[74]) السيل الجرار المتدفق عل حدائق الأزهار (ص: 979).

[75]) مجموع الفتاوى (16/ 461).

[76]) حاشية ابن عابدين (3/ 46).

[77]) توضيح الافية الشافية ص 241.

[78]) النهر الفائق شرح كنز الدقائق (3/ 252).



[79]) حاشية ابن عابدين (4/ 221).

[80]) النهر الفائق شرح كنز الدقائق (3/ 252)، حاشية ابن عابدين (4/ 222).

[81]) الإعلام بقواطع الإسلام (ص: 110).

[82]) البحر الرائق (5/ 134).                         

[83]) البحر الرائق (5/ 129)، النهر الفائق (3/ 252)، الإعلام بقواطع الإسلام (ص: 134).

[84]) البحر الرائق (5/ 135)، حاشية ابن عابدين (4/ 224)، الإعلام بقواطع الإسلام (ص: 148).

[85]) الإعلام بقواطع الإسلام (ص: 110).

[86]) البحر الرائق (5/ 134)، حاشية ابن عابدين (4/ 224)، الإعلام بقواطع الإسلام (ص: 110).

[87]) البحر الرائق (5/ 134).

[88]) لسان الحام (ص: 414)، البحر الرائق (5/ 135)، النهر الفائق (3/ 253)، مجمع الأنهر (1/ 688)، حاشية ابن عابدين (4/224، 229، 230)، وينظر: الإعلام

بقواطع الإسلام (ص: 110).

 

 

 

مؤسسة الدرر السنية

المصادر:


