
التشيــع ف اللغـة:

الشيعة: الفرقة والجماعة من الناس، فف التنزيل العزيز: (ثم لننزعن من كل شيعة أيهم أشد عل الرحمن عتيا) [مريم: 29].

وتطلق كذلك عل الأتباع والأنصار، (فاستغاثه الذي من شيعته عل الذي من عدوه)[القصص: 15].

والشيع معناها: الأهواء المختلفة، كقوله تعال: (أو يلبسم شيعا) [الأنعام: 65].

التشيــع ف الاصطلاح:

بدأ التشيع كعاطفة وجدانية لآل البيت بعد انفصال الخوارج عن عل بن أب طالب (رض اله عنه) ف صفين لما قبل

التحيم، فبق فريق من جيشه معه مؤيدا له بقول قائلهم "ف أعناقنا بيعة ثانية، نحن أولياء من واليت وأعداء من عاديت"[1].

ثم تطورت هذه العاطفة إل تفضيل عل عل عثمان (رض اله عنهما)، ويطلق عل هؤلاء: الشيعة المفضلة.

أما الشيخان أب بر وعمر (رض اله عنهما) فإنهما ف نظرهم مفضلين عل غيرهما. وهذا كان ف أول عهد التشيع، فقد

قيل لشريك بن عبد اله القاض: "أنت من شيعة عل وأنت تفضل أبا بر وعمر؟! فقال: كل شيعة عل عل هذا، هو يقول

عل أعواد هذا المنبر: "خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بر وعمر، أفنا نذبه، واله ما كان كذابا"[2].

الرفـــض:

ر وعمر (رضب ثم ظهر بعد ذلك الرفض، وهو الغلو والبدعة والبراءة من الشيخان؛ فالرافضة هم الذين يرفضون خلافة أب

اله عنهما) ويحطون من قدرهما ويدعون إل ذلك.

حينما خرج عل زيد بن عل أن إطلاق هذه التسمية (الرافضة) يعود تاريخها إل وقد اتفق جمهور العلماء المحققين عل

هشام بن عبد الملك ف سنة 121هـ. وسبب ذلك أن جماعة التفت حوله، فلما أراد الخروج عل بن أمية قالوا له: رحمك

اله، ما قولك ف أب بر وعمر؟ قال زيد: رحمهما اله وغفر لهما، ما سمعت أحدا من أهل بيت يتبرأ منهما، ولا يقول فيهما

إلا خيرا، ففارقوه ونثوا بيعته، فسماهم زيد: الرافضة[3].

ولأجل ذلك نجد علماءنا الأوائل يفرقون بين الشيعة والرافضة، فهناك فئة متشيعة، ولن بدون غلو فيه، بمعن أن تشيعهم لا

علاقة الرافضة بالباطنية
الاتب : محمد أمحزون

التاريخ : 12 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 6522



يتجاوز تقديمهم عليا عل عثمان (رض اله عنهما). وكان يثر هذا ف التابعين وتابعيهم، مع الدين والورع والصدق. ثم جاء

الغلو وهو المتمثل ف الرفض، ولذلك كان موقف علماء السنة منه واضحا. فقد سئل مالك عن الرافضة فقال: لا تلمهم ولا

ترو عنهم فإنهم يذبون. وقال الشافع: لم أر أشهد بالزور من الرافضة، إل غير ذلك من أقوال العلماء فيهم[4].

وعل العموم، فل من يرفض خلافة أب بر وعمر (رض اله عنهما) ويطعن فيهما، ويشتم أصحاب النب صل اله عليه

وسـلم وأزواجـه، ويـدع العصـمة لآل الـبيت وللأئمـة، فهـو رافضـ. وهاهنـا ينبغـ التنـبيه إلـ أمـر هـام، وهـو أن الشيعـة

المعاصرين يغلب عليهم الرفض.

الباطنيــة:

الباطن: هو داخل كل شء[5]، وقيل معناه علم السرائر والخفيات[6]، والباطن هو الذي يتم اعتقاده فلا يظهره إلا لمن يثق

به. وقيل هو الذي يحم بأن لل ظاهر باطنا، ولل تنزيل تأويلا[7].

ويختلف المؤرخون وأصحاب المقالات والفرق ف الأصل التاريخ للباطنية، فمنهم من يرجعها إل المجوس[8]. ومنهم من

ينسبها إل الصابئة ف حران[9]، ومنهم من يعود بأصولها إل الفلسفة اليونانية الت غذت بأفارها الثير من الفرق

الباطنية[10].

قامت بها سلالات الأرستقراطيات الفارسية الت الأصل حلقة لسلسلة المحاولات الت ف ر الباطنوجدير بالذكر أن الف

فقدت امتيازاتها بانهيار حم الأكاسرة، والرامية إل استعادة ذلك المجد الغابر. ولتحقيق هذا الهدف لجأت إل أساليب

وشعارات جديدة تتفق مع المنعطف العقائدي والحضاري الذي تحول إليه الشعب الفارس بعد الفتوحات الإسلامية، وهذه

.الشعوبية والباطنية والتشيع الغال ف الأساليب الجديدة تتجل

القواسم المشتركة بين الرافضة والباطنية

ومن هذه القواسم المشتركة بينهما:

‐ اتخاذ حب آل البيت وسيلة لنشر بدع وأفار ضالة.

‐ الدفاع عن حق آل البيت ف الخلافة.

‐ استعمال التقية والسرية والتتم ف حالة الاستضعاف، وعند الظهور والغلبة ينادون بآرائهم جهارا نهارا، ويعلنون ما كانوا

يخفون.

‐ الاستدراج والحيلة: فهم يظهرون الإسلام وحب آل البيت والعفاف والتقشف، وترك الدنيا والإعراض عن الشهوات، وذلك

لاستمالة العوام من الناس إليهم، ويخاطبون كل فريق بما يوافق رأيه بعد أن يظفروا منه بالانقياد والموالاة لهم.

‐ تقديس السلالات والبيوتات الفارسية: تصل عقيدة الباطنية والرافضة إل حدود تقديس السلالات والبيوتات الفارسية.

فلما دخل قوم من الفرس ف الإسلام وتشيعوا اعتقدوا بوجود طبقة كهنوتية تقوم بخدمة الدين وأنها ظل الإله عل الأرض،

ونظروا إل النب صل اله عليه وسلم ولآل بيته نظرة كسروية توازي نظرتهم إل الملوك الساسانيين بأنهم يستحقون

التقديس والتعظيم، ومن ثم قالوا بأن أحق الناس بالخلافة بعد وفاة النب صل اله عليه وسلم أهل بيته[11].

‐ عقيدتهم ف القرآن الريم: يعتقدون بتحريف القرآن الريم، وف زعمهم أن القرآن الموجود المنقول عن الصحافة لا يخلو

من تحريف وتغيير ونقص وزيادة[12].

‐ السع لهدم عقيدة أهل السنة والجماعة: بالاستقراء لتاريخ الإسلام قديما وحديثا، ندرك هدف الباطنية والرافضة البير،

وهو هدم الدين الصحيح وزعزعة مبادئ العقيدة الصحيحة ف نفوس أهل السنة، ك يتمن أصحاب هذه الفرق المارقة من

إظهار الإلحاد أو البدع بدلا من التوحيد، عن طريق أفار خرافية أو تأويلات باطنية للنصوص الشرعية، سيما ما يتعلق منها



بالإمامة وعقيدة الإمام الغائب، والقبورية والنذر والذبح لغير اله تعال، وطلب قضاء الحوائج من الأموات، وتأويل قضايا

الغيب والحلال والحرام وإشاعة الإباحة.

‐ موالاتهم لأعداء الإسلام من التتار والصليبيين الذين احتلوا المشرق الإسلام، كما والوا الفرنجة ف أوربا، فبجلوهم

وأكرموهم واحترموهم وقدموا لهم العون عل المسلمين، ناهيك عن الفتن والمؤامرات وسفك الدماء، وهتك الأعراض،

ومصادرة الأموال وأعمال النهب والسلب الت قاموا بها ضد أهل السنة، وتطفح بها كتب التاريخ والسير والتراجم

والطبقات.

العلاقات الإيرانية السورية:

إبان حم الرئيس الهالك حافظ الأسد قام وفد من علماء الرافضة الإيرانيين يرأسه حسن مهدي الشيرازي بزيارة لمناطق

النصيرية ف جبلهم وساحل اللاذقية. وخلال هذه الزيارة التق هذا الوفد بعلماء النصيرية ووجهائهم وأهل الرأي فيهم

وتوصلوا إل النتائج التالية:

1- أن النصيرية[13] هم شيعة ينتمون إل أمير المؤمنين عل بن أب طالب بالولاية، وبعضهم ينتم إليه بالولاية والنسب.

2- أن العلويين والشيعة كلمتان مترادفتان مثل كلمت الإمامية والجعفرية، فل شيع هو علوي العقيدة، وكل علوي هو

شيع المذهب[14].

التعاون بينهما؛ إذ ف الطـرفان – الرافضية والنصيرية – ف وما كان لقاء الشيرازي بعلماء النصيرية لقاء عابرا بل مضـ

عام (1974م) استصدر موس الصدر قانونا ف لبنان، أصبح النصيريون الذين يقطنون ف شمال لبنان بموجبه شيعة

جعفرية، وأقام لهم مفتيا خاص بهم[15].  

وبعد قيام الثورة الخمينية ف إيران قال نائب رئيس الوزراء الإيران صادق الطباطبائ ف حديث أدل به لصحيفة تشرين

الحومية: إن الحومة السورية قدمت كل أشال الدعم للثورة الإيرانية، وكان للمساعدات السورية أكبر الأثر ف انتصار

الثورة عل نظام الشاه[16].

وكانت نشرة (الشهيد) وه لسان حال الثورة الإيرانية تهاجم الأنظمة الحاكمة ف العالم الإسلام إلا النظام السوري

النصيري[17]. والغريب ف الأمر هجومهم عل نظام البعث ف العراق وسوتهم عن نظام البعث ف سورية، مع أن مبادئ

الحزب واحدة، وشعاراته واحدة، وأهدافه واحدة، والخلاف بينهما شخص. عل أن بعث الأسد هو الذي نعق ف إذاعة

دمشق قائلا:

آمنت بالعبث ربا لا شريك له *** وبالعروبة دينا ما له ثان

مدينة دمشق، وفتك بالمسلمين المصلين ف مدينة حماه والمسجد الأموي ف وبعث الأسد هو الذي هدم جامع السلطان ف

هذين المسجدين. وبعث الأسد هو الذي فاوض اليهود سرا، وتحالف مع الموارنة، ونل بالفلسطينيين ف لبنان. وبعث مع

الأسد هو الذي زرع الرذيلة، ونشر الفساد وأشاع الإباحية والرشوة ف بلاد الشام[18].

فيف نجمع بين ثورة تزعم أنها إسلامية، وتردد شعار (لا إله إلا اله محمد رسول اله)، وتنادي بحرب الإلحاد والفر، ثم تقيم

أفضل وأمتن العلاقات مع حزب البعث الملحد الحاكم ف سورية.

إن هذا التناقض يزول بسرعة عندما نعلم أن النظام الباطن ف سورية نظام موال للطغمة الرافضية الحاكمة ف طهران،

نظرا للعلاقات التاريخية والإرث العقائدي المشترك بين الطائفتين الشيعة الإمامية والنصيرية. ولذلك كان النصيرية ف بلاد

.العالم الإسلام ف الذي خطط له شيعة الخمين الدور الباطن الشام مستعدين للمشاركة ف

-------------------------------
[1]‐ أبو جعفر الطبري، تاريخ الرسل والملوك، 5/64.



[2]‐ مجموع الفتاوى، 13/34.

[3]‐ ابن تيمية: منهاج السنة، 1/34.

[4]‐ الخطيب البغدادي، الفاية ف علم الرواية، ص 202. والذهب: المنتق، ص 21.

[5]‐ الرازي: مختار القاموس، ص 56.

.2/194 ،[6]‐ جميل صليبا: المعجم الفلسف

[7]‐ المرجع السابق، 2/194

[8]‐ البغدادي: الفرق بين الفرق، ص 284.

[9]‐ محمد كرد عل: خطط الشام، 6/251.

[10]‐ محمد أحمد الخطيب: الحركات الباطنية ف العالم الإسلام، ص 20.

[11]‐ أبو الحسن الندوي: صورتان متضادتان عند أهل السنة والشيعة الإمامية، ص80-81 (بتصرف).

[12]‐ المرجع السابق نفسه، ص 76-74.

أهل السنة، وعدم ذكر اسمهم الصحيح لما له من خلفيات تاريخية ف [13]‐ أول من أطلق عليهم اسم العلويين هم الفرنسيون عند احتلالهم لبلاد الشام، للتمويه عل

أذهان المسلمين.

[14]‐ عبد اله محمد الغريب، وجاء دور المجوس، ص 397، 398.

[15]‐ صحيفة الأنباء الويتية، 29/09/1998.

[16]‐ وكالات الأنباء (طهران)، 19/9/1979.

[17]‐ عدد 06/11/1978، عدد 12/1/1979.

[18]‐ وجاء دور المجوس، ص 432-431.

 

 

مجلة البيان

المصادر:


