
ف يوم 28 /2 /1437هـ دعت السعودية عددا من الفصائل المجاهدة وغيرها للاجتماع ف الرياض , فحضر منها من حضر

وغاب من غاب , وبعد أيام من اجتماعهم أعلنوا عن نص المعاهدة الت وقع عليها كثير من المشاركين , ولا نريد أن

نخوض ف هذه الورقة ف الوقف الشرع والسياس من ذلك الاجتماع ما نتج عنه , فهذه مسألة لها أهلها من السياسيين

والخبراء.

وإنما نريد ف هذا البحث أن نقف مع موجبة عاتية اشتدت عواصفها بعد إعلان نص الميثاق مباشرة , فما إن أعلن الميثاق

, حت ظهرت عصابة تبنت آراء خاطئة ف التفير , وطفقوا يوزعون أحام التفير , بين الصريح والمباشر منها , وبين

المبطن والخف , وأطلق كثير منهم عبارات التخوين والتضليل بمية كبيرة جدا .

فالبحث إذن ليس المراد منه تحديد الموقف الشرع من نص المعاهدة قبولا ورفضا , وإنما الغرض الأساس لها : تحديد

م علسؤال واحد محدد , هو : هل يصح أن يح تلك المعاهدة فقط , فهو يجب عل فير بالتوقيع علالت ف م الشرعالح

من وقع عل تلك المقالة بالوقوع ف الفر الأكبر أم لا ؟

وأما من كان معترضا عل البيان من جهة التحريم الشرع أو المناقضة للمصلحة الشرعية من غير أن يصل إل التفير

والإخراج من الإسلام , فالحديث ليس متوجها إليه من حيث الأصل .

كتب أبو قتادة الفلسطين يقول :"بيان فيه الفر , فالتعدد ليس بين المسلمين , بل بين أصحاب أديان متعددة" .

وكتب طارق عبدالحليم قائلا :"ليس ف حم بيان الرياض شبهة عل الإطلاق , فهو بيان كفري لا رائجة لإسلام فيه , تحت

أي زعم ممن يدع اجتهادا او مصلحة أو حم نوازل أو غيره" .

تفير الموقعين ف مؤتمر الرياض "تطبيقات جديدة للغلو المعاصر"
الاتب : سلطان العميري

التاريخ : 13 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 7662



ويقول أبو محمد المقدس معلقا عل البيان :"يرقعون سوءاتهم حجة جلوس النب مع الفار للتفاوض , أين الدلالة ف ذلك

عل تسويغ قبلوهم بالديمقراطية والتعددية بعدم التمييز بسبب الدين وسيادة القانون" .

وكتب غيرهم تعليقات لا تخرج ف الجملة عما ذكره هؤلاء الرموز المنظرين .

أن البيان تضمن القبول بالديمقراطية , وه اعتمدوا عليها ترجع إل وإذا قمنا بتحليل تعليقاتهم  نجد أن أهم المسوغات الت

نظام كفري يناقض أصول الإسلام ويتضمن تشريعات توجب الفر كالتعددية الدينية وغيرها كما يقولون .

وبيان ما ف تعليقاتهم ومسوغاتهم من أغلاط ف الفهم والاستدلال لا يصلح فيه المعالجات الجزئية , وإنما لا بد فيه من

معالجة كلية تأصيلية بنائية .

وأصول الغلط عند المفرين بالتوقيع عل ذلك البيان ترجع إل أصلين أساسيين :

الأصل الأول: الإعراض عن اعتبار شروط التفير وموانعه , فإن من كفر أعيان الموقعين عل البيان – نصا أو تلميحا –

غفل عن حقيقة ظاهرة للعيان , وهو أن أولئك الموقعين يعيشون حالة من الاضطرار الشديد ف دفع العدو الصائل عليهم .

فعل التسليم بأنهم وقعوا ف أمر مفر فإنهم لم يقعوا فيه باختيارهم , ولم يأتوا إل الرياض رغبة منهم وترفا , وإنما جاؤا

وهم ف حالة من الاضطرار الشديد يبحثون عما يمن أن يزيل عنهم عنف العدو الصائل أو يقلله عنهم وعن أهلهم ف سوريا

عل الأقل .

ولا يشك عاقل أن الحالة الت وصل إليها الإخوة المجاهدون ف سوريا بلغت مرحلة من الاضطرار كبيرة جدا , فهم لا

يستطيعون تطبيق الشريعة كما أمر اله , ولا يملون القوة للدفاع عنها ضد العدو الصائل , فلم يأتوا إل الرياض بحثا عن

الديمقراطية ورغبة ف التعددية الدينية وتقديما لأحام البشر عل شريعة اله ورغبة عن حم اله وشريعته , وإنما جاؤا

بحثا عما يمن أن يخلصهم من الضرر البير الذي حل بهم وبقومهم , ويفتح لهم شيئا من الأمل ف مسيرتهم نحو تطبيق

شريعة اله ف الواقع . 

ثم عل التسليم بأن أولئك المفرين لا يرون الموقعين عل البيان مضطرون , فإنه لا يشك عاقل أن توصيف الحالة السورية

بالاضطرار وعدم الاضطرار من الأمور الاجتهادية الت تخضع للنظر والاجتهاد عل الأقل .

ريها يرون أنهم بلغوا إلمرحلة الاضطرار , فهم وغيرهم كثير من علماء الأمة ومف فإذا كنتم لا ترون ما هم فيه قد بلغ إل

تلك المرحلة الت تبيح لهم فعل بعض المحرمات ف الشريعة لأجل تحقيق مصلحة رفع الضرر البير عنهم وأن طائفة كبيرة

من المسلمين , فلماذا لا تعتبرون هذه المواقف وتعدونها من محال النظر والاجتهاد والتأمل ؟!!

الأصل الثان: فضلا عن تلك المعان كلها , فإن المفرين وقعوا ف غلط كبير من أغلاط التفير , وهو التفير بالأفعال

والأقوال المحتملة , فإن غاية ما ذكروه من مسوغات ا أن البيان تضمن القبول بالنظام الديمقراط والسع إل تطبيقه .

وهذه القضية – أعن التفير بالديمقراطية – من المسائل البار الت توسع الدارسون ف بحثها ومناقشتها , وكتبوا فيها

كتابات كثيرة جدا , فإثارتها الآن ليس أمرا خاصا ببيان الرياض , وما أثير إنما هو تطبيق لآراء مقررة منذ زمن .

وقد كتبت ف بحث "أغلاط التفير" – وهو بحث قاربت عل الانتهاء منه بحمد اله‐ مبحثا تأصيليا يعالج هذه القضية

بتفصيل وبين أصول الغلط عند الواقعين فيها بعدد من الأوجه , وما ذكر فيه يصلح أن يون نقضا مفصلا لمواقف الذين

رام ما كتب فالقراء ال القضية , فأحببت أن أنقل إل تابة بحث جديد فن ثمة حاجة لالبيان , فلم ي كفروا بالتوقيع عل



ذلك البحث اختصارا للجهد والوقت :

ودونم نصه :

"كثر الجدل حول الديمقراطية ف العالم الإسلام , وتشعبت الحوارات حول الموقف منها كثيرا , واحتدت الآراء المختلفة

هل الدعوة إل : هذا الموضع من البحث سنناقش قضية واحد محددة ه ساحاتها , وف فيه وتصاعدت المقالات ف

النظام الديمقراط الت تبناها بعض العلماء المسلمين ومفريهم كفر أكبر أم له ؟ ولن ندخل ف أي قضية أخرى .

فالسؤال الذي سنجيب عنه هنا هو : بماذا نحم عل من يدعو من علماء المسلمين إل الأخذ بالديمقراطية ؟ هل نحم عليه

بأنه وقع ف الفر الأكبر  أم بأنه لم يقع فيه أم نفصل ونفرق ؟

فالبحث إذن منحصر ف حم عل الديمقراطية بالفر وليس له تعلق بحم استعمال لفظ الديمقراطية ولا بحم نقل لفظها

إل العالم الإسلام ولا بحم تداوله والتحدث به , والحجج الذي سنذكرها ونناقشها ه الحجج المتعلقة بحم التفير

بالديمقراطية ولن نتعرض للحجج الت تحرم الديمقراطية أو تمنع من استعمالها , فالبحث إذن منحصر ف تحرير مناطات

التفير بها ولا علاقة بها بتحرير مناطات الإباحة والتحريم المتعلقة بها .

وقد ذهب إل إطلاق التفير بالدعوة إل الديمقراطية عدد كبير من المنظرين والمفرين ف العصر الحديث , وذهبوا إل أن

الداع إليها واقع ف فعل يوجب الفر والخروج من دائرة الإسلام , وتبن هذا الموقف أصناف مختلفة ف منطلقاتهم

واتجاهاتهم , فقد تبناه كثير من المنظرين , وكذلك عدد كبير من  العلماء المشتغلين بالتعليم والتدريس وغيرهم .

وف بيان حقيقة هذا القول يقول أبو محمد المقدس :" ترجمة كلمة (الديمقراطية) الحرفية ه: (حم الشعب) أو (سلطة

الشعب) أو (تشريع الشعب)..

وهذا هو أعظم خصائص الديمقراطية عند أهلها... ومن أجله يلهجون بمدحها، وهو يا أخا التوحيد ف الوقت نفسه من

أخص خصائص الفر والشرك والباطل الذي يناقض دين الإسلام وملَّةَ التوحيد أشدَّ المناقضة ويعارضه أشدَّ المعارضة...

روة فعث الرسل، وأعظم عتب وبأنَّ أصل الأصول الذي خُلق من أجله الخلق وأنُزلت ال فيما مض لأنك قد عرفت

الإسلام هو توحيد العبادة له تعال واجتناب عبادة ما سواه.. وأنَّ الطاعة ف التشريع من العبادات الت يجب أن تُوحد له

تعال وإلا كان الإنسان مشركاً مع الهالين..

أمان أسم م للجماهير أو غالبية الشعب، كما هان الححقيقتها، ف الديمقراطية عل طبقت هذه الخاصية ف وسواء

الديمقراطيين من علمانيين أو منتسبين للدين.. أو بق عل ما هو عليه ف الواقع اليوم ، حيث هو: حم الملأ من الحام

وعصـابتهم المقربـة إليهـم مـن عـائلاتهم أو كبـار التجـار (الهـوامير) والأثريـاء الذيـن بيـدهم رؤوس الأمـوال ووسائـل الإعلام

ويستطيعون بواسطتها أن يصلوا أو يوصلوا إل البرلمان (صرح الديمقراطية) من يشاؤون... كما يستطيع مولاهم أو ربهم

(الملك أو الأمير) أن يحل المجلس ويربطه ف أي وقتٍ شاء وكيفما شاء...

ــة التوحيــد وديــن ّالســماوات والأرضيــن ومناقضــةٌ لمل ِه العظيــم وشــركٌ بــرببــال أي الــوجهين كفــر فالديمقراطيــة علــ

المرسلين"([1]).

ويجعل الديمقراطية دينا مقابلا لدين الإسلام , فلا يمن أن يتوافقا بحال , فيقول بعد أن شرح عددا من التفاصيل :"هذه يا

إخوة التوحيد ه حقيقة الديمقراطية وملتها ..دين الطاغوت .. لا دين اله ...وملة المشركين ... لا ملة النبيين .. وشرع

أرباب وآلهة متفرقة متنازعة ... لا شرع اله الواحد القهار"([2]).



ويرر أبو بصير الطرطوس التنبيه عل  أن الديمقراطية شرك أكبر مخرج من الملة , وأن الداع إليها داع إل الشرك باله

, بل يجعلها دينا مقابلا لدين اله , ويعد الداع إليها داع إل غير دين الإسلام , فيقول :" الديمقراطية دين قائم بذاته، تدخل

ف معن ومسم الدين بل ما تعن كلمة الدين من معن؛ إذ ه طريقة ف الحم والحياة، لها تفسيرها وتصورها الخاص

عن الوجود، تخضع لنظم وقوانين وأحام لا بد لمعتقديها ومتبنيها من الدخول فيها، والتزامها وتنفيذها.

الحياة، وف طريقة خاصة ف فالديمقراطية لها طرقها وأنظمتها الخاصة والمتباينة كل التباين عن هدي الإسلام؛ فه

التعامل والتعايش، وف علاقة الجنسين بعضهما مع بعض، وف الحم والسياسة، وف القانون والقضاء، وف الشؤون

الاقتصادية والاجتماعية، وف التربية والتعليم، حت ممارسة الشعائر التعبدية لها نظرتها الخاصة بذلك... وهذا هو الدين،

وإذا لم ين هذا دين فأي شء يسم دين؟!

وعليه فإننا نقول : الديمقراطية تدخل ف معن الدين لغة واصطلاحاً، ومن يتدين بدين الديمقراطية مثله مثل من يتدين

باليهودية، أو النصرانية، أو المجوسية أو غيرها من النحل والأديان، ولا فرق بينها حيث كلها تجتمع عل تقرير عبادة العباد

.([3])"ه تعالدين ال دين العباد وجور الأديان، وليس ف دخول العباد ف ال – وعلللعباد – وإن اختلفت الصور والأش

ويصرح أبو قتادة الفلسطين بأن الديمقراطية نظام شرك ظاهر , ويقول :" ونحن نصر ونؤكد أن هذا المسار شرك كفري

لأن البرلمان هو مالك السيادة التشريعية ف النظم العلمانية وهو عندنا ف دين اله تعال له رب العالمين، ومن لم يفقه هذا

لم يفقه شيئا من الواقع أو الوح"([4]), ويحم عل كل من اشترك فيها أو دعا إليها بأنه واقع ف الشرك الأكبر المخرج من

الملة .

وف مناقشة حم الدعوة إل الديمقراطية يصرح سيد إمام بأن :" الديمقراطية تخلع صفة الألوهية عل الإنسان بمنحها إياه

الحق المطلق ف التشريع، فجعلته بذلك إلها مع اله وشريا له ف حق التشريع للخلق، وهذا كفر أكبر لا ريب فيه"([5]).

والأساس المنهج الل الذي يقوم عليه هذا الموقف يرجع إل أن الديمقراطية نظام ملازم للشرك باله لا يمن أن ينفك

عنه ف كل صوره أبدا , فل من دع إليه فهو ف الحقيقة يدعو إل الإشراك باله .

ومقتض هذا الأساس أن الديمقراطية ليس لها إلا صورة واحد , ولا تحتمل إلا شلا واحدا هو الشل الذي لا ينفك عن

ل من تبناها أو دعا إليها فهو يتبنف , الواقع متلبسة بذلك الانحراف الشرع ل صورها فه , فالتشريع من دون ال

التشريع من دون اله أو يدعو إليه .

وقبل الدخول ف مناقشة هذا الموقف وبيان ما ف أساسه المنهج من غلط لا بد من التأكيد عل أن البحث ليس ف حم

الديمقراطية ف صورتها ف العالم الغرب ولا ف حمها ف صورتها الت يتبناها العلمانية ف العالم الإسلام , فلا شك أن

هذا النوع من الديمقراطية كفر أكبر مخرج من الملة لأنه يتضمن صراحة إعطاء التشريع من دون اله الناس .

ولا شك أن النظام الديمقراط ليس نظاما نابعا من الإسلام , ومصطلح الديمقراطية ليس مصطلحا شرعيا ولا لفظا معروفا

ف العربية, وإنما هو نظام غرب ومصطلح منقول من الحضارة الغربية العلمانية الافرة .

فالبحث ليس ف هذه الأمور , وإنما هو ف صورة واحد محددة ه : هل توجد صورة من الديمقراطية ف الفر العرب تنفك

من المعان دعوتها وتصوراتها ؟ وهل يوجد استعمال لمصطلح الديمقراطية لا يراد به معن عن المضامين العلمانية ف

الديمقراطية وهو يريد بها تقرير المعان إل ريهم دعالمناقضة لأصل الإسلام ؟ وهل يوجد أحد من علماء المسلمين أو مف

الت لا تناقض الشريعة ف أصولها ؟



فإن وجد ذلك كله , فما حمه ؟ هل يطلق عليه التفير وأنه واقع ف الفر كما هو الحال ف صورة الديمقراطية عند

الغرببين والعلمانيين أم ماذا ؟

والجواب الرشيد عل هذه القضية يقوم عل أساسين :

الأساس الأول: أن مصطلح الديمقراطية مصطلح مركب من مونات مختلفة ف حقيقتها وطبيعتها , وأصول مونتها تتفرع

: ما يل إل

المون الأول : ما يعد ف ميزان الوح كفرا مخرجا من الإسلام , وهو المون العلمان الذي يجعل حق التشريع لغير اله

ويلغ اعتبار الدين ف الأحام الاجتماعية وغيرها.

المون الثان : ما يعد ف ميزان الوح محرما , مثل إطلاق المساواة السياسية , وأن كل عضو يملك مقدار ما يمله غير

من الفرص القانونية والفعلية .

المون الثالث : ما يعد ف ميزان الوح مباحا ف الجملة , كالفصل بين السلطات وتحديد مدة الحم والآليات الإجرائية

ف اختيار الحام وغيرها .

المون الرابع : ما يعد ف ميزان الوح واجبا شرعيا , كالرقابة عل السلطة ومحاسبة المسؤولين وسن القوانين الإجرائية

والإدارية الضابطة للحياة([6]).

واستعمالات مصطلح الديمقراطية تتردد كثيرا بين تلك المونات الأربع , فبعض المستعملين يطلقه وهو يريد كل تلك

المونات وبعضهم يستعمله وهوى يريد واحد من تلك المونات أو أكثر , فمصطلح الديمقراطية أضح متداولا بثرة

واسعة ف الأجواء الإسلامية , ويستعمل أطياف مختلفة ف توجهاتها ومنطلقاتها ومقاصدها , بل يصح أن يقال : إنه بات من

والسلف والإسلام استعماله العلمان يستخدمها عموم المسلمين وعوامهم , فاشترك ف المصطلحات الشعبية الت

والإخوان والسن والشيع والعوام وطلاب المدارس والجامعات والسياس والمثقف والمعلم وغيرهم , وليسوا كلهم

يريدون به الدلالة عل تلك المونات الأربع كلها , وإنما مراداتهم تتفاوت ف ذلك تفاوتا كبيرا .

النظام الديمقراطية لا يريدون به المعن ريهم الذين تبنوا الدعوة إلأن جمهور علماء المسلمين ومف :الأساس الثان

الشرك الت يتضمنه , وإنما هو يريدون بها معان أخرى قد تون مباحة ف حم الوح وقد تون محرمة وقد تون واجبة

.

وهم قد ذكروا مرادهم بالنظام الديمقراط وفسروا مقصودهم به , يقول يوسف القرضاوي‐ هو من أشهر المنادي بالدعوة

إلــ الديمقراطيــة وكلامــه فيهــا معتمــد عنــد كثيــر مــن المعاصــرين‐ :" إن جــوهر الديمقراطيــة ـــ بعيــدًا عــن التعريفــات

والمصطلحات الأكاديمية ـ أن يختار الناس من يحمهم ويسوس أمرهم، وألا يفرض عليهم حاكم يرهونه، أو نظام يرهونه،

وأن يون لهم حق محاسبة الحاكم إذا أخطأ، وحق عزله إذا انحرف، وألا يساق الناس إل اتجاهات أو مناهج اقتصادية أو

اجتماعية أو ثقافية أو سياسية لا يعرفونها ولا يرضون عنها.. فإذا عارضها بعضهم كان جزاؤه التشريد والتنيل، بل التعذيب

والتقتيل.

هذا هو جوهر الديمقراطية الحقيقية الت وجدت البشرية لها صيغًا وأساليب عملية، مثل الانتخاب والاستفتاء العام، وترجيح

حم الأكثرية، وتعدد الأحزاب السياسية، وحق الأقلية ف المعارضة وحرية الصحافة، واستقلال القضاء .. إلخ.



فهل الديمقراطية ـ ف جوهرها الذي ذكرناه ـ تناف الإسلام ؟ ومن أين تأت هذه المنافاة ؟ وأي دليل من محمات التاب

والسنة يدل عل هذا الدعوى ؟"([7]).

فالقرضاوي يبين ف هذا النص مقصوده بالديمقراطية الت يدعو إليها , ولا يهمنا الآن هل مقصوده صحيح أم لا وهل هو

مباح أم محرم , وإنما الذي يهمنا هنا تحديد المضمون الذي يدعو إليه ف الديمقراطية هل يتضمن معنا يوجب الخروج من

الإسلام أم لا ؟

ولا شك أنه لا يتضمن ذلك , فهو لا يعط حق التشريع لأحد من البشر , ولا يلغ اعتبار الدين ف الأحام الاجتماعية وغيرها

كما سيأت النقل عنه .

ويقول مؤكدا ذلك ومبينا مقصود كثير من المعاصرين بالديمقراطية :" وقول القائل: إن الديمقراطية تعن حم الشعب

بالشعب، ويلزم منها رفض المبدأ القائل: "إن الحاكمية له قول غير مسلم؛ فمبدأ "الحم للشعب" ‐ الذي هو أساس

الديمقراطية ‐ ليس مضادا لمبدأ (الحم له) ‐ الذي هو أساس التشريع الإسلام ‐ إنما هو مضاد لمبدأ (الحم للفرد)،

الذي هو (أساس الدكتاتورية).

فليس يلزم من المناداة بالديمقراطية رفض حاكمية اله للبشر، فأكثر الذين ينادون بالديمقراطية لا يخطر هذا ببالهم ، وإنما

الذي يعنونه ويحرصون عليه هو: رفض الدكتاتورية المتسلطة، ورفض حم المستبدين بأمر الشعوب من سلاطين الجور

والجبروت.

أجل، كل ما يعن هؤلاء من الديمقراطية أن يختار الشعب حامه كما يريد، وأن يحاسبهم عل تصرفاتهم، وأن يرفض

أوامرهم إذا خالفوا دستور الأمة، وبعبارة إسلامية: إذا أمروا بمعصية، وأن يون له الحق ف عزلهم إذا انحرفوا وجاروا، ولم

يستجيبوا لنصح أو تحذير ... والمسلم الذي يدعو إل الديمقراطية إنما يدعو إليها باعتبارها شلا للحم , يجسد مبادئ

الإسلام السياسية ف اختيار الحاكم , وإقرار الشورى والنصيحة , والأمر بالمعروف والنه عن المنر , ومقاومة الجور

ورفض المعصية"([8]).

ف أنها اتجاه يحارب الفردية والاستبداد والاستئثار والتميز , ويسع الديمقراطية عل ويقول محمد المبارك :"إذا نظرنا إل

سبيل مصلحة جمهرة الشعب , ويشركه ف الحم وف مراقبة الحام وسؤالهم عن أعمالهم ومحاسنهم , فالإسلام ذو نزعة

ديمقراطية بهذا المعن بلا جدال , وأن أن للإسلام ديمقراطيته الخاصة به , أي نظامه الذي يمنع استبداد الحام واستئثارهم

, ويمن الشعب من مراقبتهم ومحاسبتهم".

ويقول محمد الغزال :" الديمقراطية ليست دينا يوضع ف صف الإسلام، وإنما ه تنظيم للعلاقة بين الحاكم والمحوم،

ننظر إليه لنطالع كيف توافرت الرامة الفردية للمؤيد والمعارض عل السواء، وكيف شيدت أسوار قانونية لمنع الفرد أن

يطغ، ولتشجيع المخالف أن يقول بملء فمه: لا، إن الاستبداد كان الغول الذي أكل ديننا ودنيانا، فهل يحرم عل ناشدي

الخير للمسلمين أن يقتبسوا بعض الإجراءات الت فعلتها الأمم الأخرى لما بليت بمثل ما ابتلينا به"([9]).

ويقول فهم هويدي :"نعتبر أن الديمقراطية ه أفضل صيغة ابترها العقل الإنسان حت الآن للإدارة السياسية للمجتمع ,

والديمقراطيــة التــ نقبلهــا ونعتبرهــا مقــابلا للشوريــة أو ترجمــة معاصــرة لهــا , هــ تلــك التــ لا تحــل حرامــا ولا تحرمــا

حلال"([10]).

ويقول راشد الغنوش :"النظام الديمقراط هو وصف للنظام السياس الذي يقوم عل اختيار الحاكم من طرف الشعب



بطريقة الانتخاب الحر , السري والمباشر , وتتوزع السلطة فيه عل مؤسسة تنفيذية وأخرى تشريعية وثالثة قضائية , ورابعة

إعلامية رقابية , إذا دققت النظر ترى أن الإسلام سبق ونادى بالمبادئ المشار إليها سابق"([11]) .

,([12])....خطابات جمهور الداعين إليها من الإسلاميين , كتوفيق الواع منتشر جدا ف وتفسير الديمقراطية بهذا المعن

وليس المقصود من نقل تلك الأقوال تصحيح ما فيها من أفار أو تأييدها , وإنما المقصود تحرير مقصود أصحابها

بالديمقراطية حين ينادون بها , وظاهر جدا أن مرادهم بها النظام السياس الذي يحارب الاستدلال ويتيح للشعب المشاركة

ف السياسية ومراقبة الحام ومحاسبتهم.

. أو عند الاتجاه العلمان العالم الغرب يتضمنها مفهوم الديمقراطية ف الشركية الت لا يتضمن المعان وهذا المعن

شف عن أن لفظ الديمقراطية أضحالعصر الحديث ي رين المسلمين فخطاب العلماء والمف وانتشار هذا المفهوم ف

لفظا متعدد المعان ومختلف الدلالات .

الخطاب الإسلام ونات متعددة وأن مفهومه فأن لفظ الديمقراطية مركب من م ذينك الأساسين – أعن وبناء عل

أضح متعددا – فإن يجب علينا أن نتعامل معه بالمنهج الاستفصال الذي يعتمد عليه ف التعامل مع الألفاظ المجملة , فلا

يطلق عليه حم بالتفير ولا بعدم التفير حت يحدد المعن المراد منه بدقه .

فيقال : من دعا إل الديمقراطية وهو يقصد بها المعن الغرب أو المعن الذي يعنيه العلمانيون العرب فقد وقع فيما هو

شرك أكبر , وإن دعا إليها وهو يقصد بها آلية اختيار الحاكم أو النظام الذي يناقض حم استبداد الفرد , أو معن الشورى ,

فهو غير واقع ف الشرك الأكبر , ثم يبق البحث بعد ذلك ف حم دعوته إليها من جهة الإباحة والتحريم والمصلحة

والمفسدة .

وهناك طريق أخرى ف البيان لا تختلف عن الطريق السابقة ف المعن , وهو أن يقال : الأصل أن الدعوة إل الديمقراطية

شرك أكبر مخرج من الملة إلا أنه لا يصح أن يطلق هذا الحم لدخول الاحتمال والإجمال ف استعماله عند كثير من العلماء

والمفرين المعاصرين .

الديمقراطية من غير تفصيل , فهو خطأ ظاهر مخالف لمنهج العلماء المحققين ف فير بالدعوة إلوأما إطلاق القول بالت

التعامل مع المصطلحات الت يطرأ عليها الإجمال بسبب تنوع استعمالها وكثرته .

والقاعدة الت يقوم عليها هذا التقرير ترجع إل قاعدة التعامل مع المصطلحات المحتملة  , فإن المقرر عند المحققين من

العلماء أن المصطلح المجمل والمحتمل لا يطلق فيه الحم بالنف ولا بالإثبات حت يستفصل ف معناه ويفرق بين المرادات

منه , وهذه القاعدة لا فرق فيها بين المصطلح الذي يون مجملا من أصله وبين المصطلح الذي يطرأ عليه الإجمال مع

الاستعمال , فلو ۇجد مصطلح له معن معروف ف أصل وضعه , ثم طرأ عليه الاحتمال والإجمال مع مرور الوقت , فإن

قاعدة الاستفصال منطبقة عليه .

وف بيان هذه القاعدة يقول ابن تيمية :" الألفاظ الت تنازع فيها من ابتدعها من المتأخرين، مثل لفظ الجسم و الجوهر  و

والإثبات معن مقصود قائلها، فإن كان قد أراد بالنف ينظر ف المتحيز والجهة , ونحو ذلك فلا تطلق نفيا ولا إثباتا حت

صحيحا موافقا لما أخبر به الرسول صوب المعن الذي قصده بلفظه، ولن ينبغ أن يعبر عنه بألفاظ النصوص، لا يعدل

إل هذه الألفاظ المبتدعة المجملة إلا عند الحاجة، مع قرائن تبين المراد بها"([13]).



فهذا التقرير من ابن تيمية تضمن أمورا مهمة : الأول : أن قاعدة الاستفصال شاملة للألفاظ المبتدعة والمنقولة عن الغير ,

والثان : أن وجوب الاستفصال يتعلق بحال استعمال اللفظ لا بحال أصله , فقد يون أصل معن اللفظ ظاهرا ف البطلان ,

ولن طرأت عليه استعمالات أخرى أدخلت عليه الإجمال والاحتمال , كلفظ الجسم , فإنه يعن ف لغة العرب البدن المون

من اللحم والعظم والعصب , وقد نقل ابن تيمية عن عدد من علماء العربية ما يدل عل ذلك([14]), وهذا معن باطل لا يليق

باله تعال , ومع ذلك حم عليه بأنه أصبح لفظا مجملا , ولم يطلق التفير ف من استعمله ف حق اله من الرامية وغيرهم

.

فذلك الحال ف كل مصطلح حادث تنازع مبتدعوه ف معناه , سواء ف باب الصفات أو غيره , فإنه لا يصح أن يطلق فيه

الحم , وإنما يجب فيه الاستفصال والتقسيم , حت ولو كان أصله يستلزم الفر الأكبر ؛ لأن العبرة ف الحم بحاله

الاستعمال وليس بأصله ومنبعه.

ولو قمنا بموازنة بين مصطلح الجسم ومصطلح الديمقراطية لوجدنا حالهما متطابق تمام المطابقة , فلفظ الجسم يدل ف

أصل معناه ف اللغة عل البدن المون من العظم واللحم والعصب , وإطلاق هذا المعن ف حق اله كفر أكبر , ومع ذلك

لم يفر العلماء طائفة الرامية الذين أطلقوا لفظ الجسم عل اله , لأنهم لم يونوا يقصدون المعن اللغوي منه , وإنما

قصدوا بالجسم القائم بنفسه([15]) .

فلدينا إذن لفظ يدل إطلاقه عل اله ف أصل وضعه عل معن موجب للفر الأكبر , ومع ذلك أطلقه طائفة عل اله فلم

مقصودهم وليس إل فير إلباب الت فر , فحاكمهم العلماء فالموجب لل آخر غير المعن فروا لأنهم جعلوا له معني

أصل وضع اللفظ .

فذلك الحال ف لفظ الديمقراطية , فهو يدل ف أصل وضعه عل معن موجب للشرك الأكبر , وهو إعطاء حق التشريع لغير

آخر مختلف عن أصله , وهو مواجهة الاستبداد أو معن معن رين فه , ومع ذلك استعمله طائفة من العلماء والمفال

الشورى , فالاطراد مع القواعد يوجب عدم إطلاق التفير عل الدعوة إليه , والواجب أن تطبق عليه الطريقة الت طبقها

العلماء ف التعامل مع لفظ الجسم ؛ لأنهما متفقان ف الحال والوصف .

معن أقر بأن لفظ الديمقراطية لفط مجمل وأقر بأن بعض المسلمين يستعمله ف والغريب حقا أن أبا محمد المقدس

صحيح , ولنه جعل ذلك مانعا من تفير الأعيان , ولم يجعله مسوغا ف وجوب التفريق والتفصيل ف حم الفعل نفسه ,

حيث يقول :" فالديمقراطية لفظة أعجمية لا يعرف معناها الحقيق الذي نعده معن مفرا كثير من الناس ، بل ينزلون هذه

عل م من الناس يثنفرة صراحة ، فغير الم لا تعارض الشرع أو بعض المعان الت اللفظة ويريدون بها بعض المعان

الديمقراطية بل منهم من يعدها ـ جهلا  ـ من الإسلام أومن المناهج الحسنة والعادلة ووو .. فيمدحها ويدعو إليها ، وعند

التحقق من مراده بالديمقراطية الت يمتدحها أو يطالب بها ويدعو إليها ؛ تجده يعن بذلك كل ما يقابل الدكتاتورية والظلم

وانتهاك حقوق الإنسان ، فيعرفها بالحرية أو العدالة أو حفظ حقوق الإنسان ، أو كما يعرف بعض الناس عمل النواب

فرية التظلمها وانتهاكاتها وتجاوزاتها جاهلا أو ذاهلا عن الآلية ال ومات علمحاسب للح المشاركين بمجلسها بأنه رقاب

تمارس بها هذه المراقبة والمحاسبة المزعومة .. بل بعض عوام الناس وعوام العلماء ف معرفة الواقع ؛ يظنون أن وظيفة

المجلس التشريع (البرلمان ) ه كوظيفة المجلس البلدي من تقديم الخدمات العامة والمطالبة بها ويتعامل أكثرهم ويدعو

. "أساس هذا المعن انتخاباته عل هذا المجلس وإل إل



وصنيعه هذا مخالف لطريقة المحققين من أهل العلم , فالمحققون إذا وقفوا عل فعل محتمل لا يطلق الحم عليه بالتفير

وإنما يفرق ويفصلون , وأما المقدس , فإنه مع إقراره بالاحتمال والإجمال ف لفظ الديمقراطية إلا أنه أطلق القول بأن

الدعوة إليه كفر من غير تفصيل ولا تفريق .

اعتراضات المخالفين عل التقرير السابق:

التقرير السابق بعدد من الاعتراضات , ترجع أصولها إل الديمقراطية عل فير بالدعوة إلإطلاق الت اعترض الذاهبون عل

خمس اعتراضات أساسية :

الاعتراض الأول: أن أصل نشأة الديمقراطية قائمة عل الشرك والوثنية , فأصل معناها ف الفر اليونان جعل الحم

.([16])ه تعالللشعب من دون ال

ولن الاعتراض بها المعن غير صحيح , ويتبين عدمه صحته بالأمور التالية :

الأمر الأول: أن عددا من الدارسين ذهب إل أن أصل نشأة الديمقراطية لا تستلزم الإشراك باله والوثنية , وإنما ه آلة

تختلف مضامينها باختلاف معتقدات من يطبقها , فقد ذكر الأستاذ عباس محمود العقاد معن كلمة الديمقراطية ف اللغة

اليونانية , وأن مرادهم بها حم الشعب , وفسره بأنهم يقصدون بها الحومة الت يطمئن إليها الشعب وتأت باختياره , ثم

ذكر عددا من الاختلافات بينهم , وختم تحليله بقوله :"نرى أن الديمقراطية كانت ف الفر اليونان من قبيل الإجراءات أو

التدابير السياسية الت تتق بها الفتنة ويستفاد بها من جهود العامة ف أوقات الحرب عل الخصوص , ولم تن هذه

الديمقراطية مذهبا قائما عل الحقوق الإنسانية أو منظورا فيه إل حالة غير حالة الحومة الوطنية , فه عل الجملة إجراء

مفيد وتدبر لا محيد عنه لاستقرار الأمن ف الدولة"([17]).

وقد قرر عدد من العلماء الغربيين بأن جوهر الديمقراطية يرجع إل محاربة الاستبداد والمشاركة ف السلطة , يقول مايفر

اختيار قادتهم , فالديمقراطية ليست طريقة ف إن الذي يميز الديمقراطية عن غيرها من الأنظمة هو مشاركة المواطنين ف":

الحم بقدر ما ه طريقة لتحديد من سيحم"([18]), ويقول روبرت دول :"الديمقراطية ه النظام الذي يتمم من خلاله

الموطنون من ممارسة درجة عالية من السيطرة عل الحم , والذي يظهر فيه التنافس السياس عن طريق إقرار حق

المعارضة وحق المشاركة السياسية"([19]).

وليس المقصود من نقل هذه المقالات تصويب ما فيها وتأييده , وإنما المقصود إثبات أن ثمة اتجاها آخر لا يربط نشأة

النظام الديمقراط بالشرك والوثنية ولا يجعل ذلك جزءا من مفهومها , ووجود هذا الاتجاه يجعل القول بأن أصل نشأة

الديمقراطية متضمن للوثنية غير قاطع , ويدخل ف الاحتمال والتردد , فلا يحق للمسلم أن يحم عل أخيه المسلم بالوقوع

ف الفر الأكبر بناء عل معن محتمل لا يمن عليه دليلا قاطعا او ما ف حمه .

الأمر الثان : أنه عل التسليم بأن أصل فرة الديمقراطية متضمنة للشرك والوثنية وأن هذه المعان ملازمة لها ف الفر

الغرب , فإنه لا يصح الاعتماد عل ذلك ف إطلاق التفير بها ف العالم الإسلام , لأننا لا نتحدث عن حمها من حيث

الأصل والنشأة , وإنما نتحدث عن حمها من حيث صورها وأشالها ف العالم الإسلام , ونحن لا نبحث ف حم من

أطلقها من الفار والعلمانيين , وإنما ف حم من أطلقها من المسلمين , فلا بد من اعتبار المقصود بالمصطلح ف خطاب

المسلمين وليس ف خطاب الفار والعلمانيين .

ومن أطلقها من العلماء والمفرين الإسلاميين يؤكدون كثيرا بأنهم يرون أن الديمقراطية مجرد آلية من الآليات وتنظيم من



‐ يقول رشد الغنوش هذا المعن الها , وفكل صورها وأش فر ليست ملازمة لها فالشرك وال التنظيمات , وأن معان

وهو من أشهر الدعاة المسلمين إل الديمقراطية – بعد أن قدم نقدا مطولا للديمقراطية الغربية :" من للآليات الديمقراطية،

مثلما هو الأمر مع الآليات الصناعية باعتبارها إرثاً إنسانياً أن تعمل ف مناخات ثقافية، وعل أرضيات فرية مختلفة ,

فليست العلمانية مثلا والقومية العنصرية وأولية قيم الربح واللذة والسيطرة والقوة النفعية وفصل الدين عن الدولة وتأليه

الإنسان‐ وه من القيم الت نشا النظام الديمقراط فيه إطارها‐ حتميات لازمة له"([20]).

ويقول يوسف القرضاوي :"نأخذ من الديمقراطية أساليبها وآلياتها وضماناتها الت تلائمنا , ولنا حق التحوير والتعديل فيها ,

ولا نأخذ فلسفتها , الت يمن أن تحلل الحرام , أو تحريم الحلال , أو تسقط الفرائض"([21]) .

فما أن العلماء لم يحاكموا الرامية حين أطلقوا لفظ الجسم عل اله إل معناه الأصل ف اللغة العربية وإنما اعتبروا

مقصودهم ومرادهم ف الحم عليهم , فلم يحموا عليهم بالوقوع ف الفر بأنهم قصدوا به معن القائم بالنفس , فذلك يجب

أن نفعل فيمن دعا إل الديمقراطية وأطلقها , فلا يصح أن نحاكمهم إل أصل معن اللمة ونشأتها , وإنما يجب أن نحاكمهم

ف باب التفير إل مرادهم ومقصودهم , فإنه لا فرق بين البابين .

فف هذه الحالة لنا مسلان ف بيان حم الدعوة إل الديمقراطية , أما المسلك الأول : فهو أن يقال : إن لفظ الديمقراطية

لفظ مجمل فلا يطلق الحم بفر الدعوة إليه ولا عدمه كفره حت نعلم المقصود منه , والمسلك الثان : أن يقال : إن أصل

مفهوم الديمقراطية يوجب الفر الأكبر , ولن شاع استعماله ف العالم الإسلام بمعان لا توجب ذلك , فلا بد من

الاستفصال والتقسيم , كما سبق بيانه .

الاعتراض الثان: أنه لا توجد ديمقراطية ف الواقع بدون الأسس الفرية الت قامت عليها ونمت ف إطارها , فل أشالها

ف الواقع متلبسة بما يوجب الخروج من الإسلام([22]).

ولا يصح الاعتماد عل هذا المعن ف إطلاق التفير بالدعوة إل الديمقراطية لأن البحث ليس ف حم واقع النظام

الديمقراط المطبق ف العالم الإسلام , وإنما البحث ف حم التقريرات النظرية والعلمية الت يدعو إليه عدد من علماء

المسلمين ومفريهم , فصورة المسألة : أن بعض علماء المسلمين يرى أن الديمقراطية لا تعارض الإسلام ولا تناقضه بل

الشورى ومحاربة الاستبداد والقهر وإتاحة الفرص لمشاركة الأمة ف توافقه , لأنه يرى أن جوهر معناها الاعتماد عل

السياسة ومحاسبة الحام والأمراء , فما حم الديمقراطية بهذا المعن ؟

والحم عليهم بناء عل الواقع التطبيق للنظام الديمقراط غير صحيح ؛ لأن الواقع ليس قولا لهم ولا فعلا صادرا عنهم , بل

قد أظهروا مخالفتهم له وعارضوه وبينوا مناقضته للشريعة , وإن بعضهم دخل فيه من باب تقدير المصلحة والمفسدة وليس

من باب أنه مواقف لما يدعو إليه من أفار نظرية .

وقد صرح يوسف القرضاوي بأنه لا يجوز للمسلم أن يشارك ف حم غير إسلام , وذكر أنه "لا ريب أن الأصل ف هذه

القضية: ألا يشارك المسلم إلا ف حم يستطيع فيه أن ينفذ شرع اله فيما يوكل إليه من مهام الولاية أو الوزارة وألا يخالف

أمر اله تعال ورسوله، الذي يجب أن يخضع لهما بمقتض إيمانه"([23]).

ثم ذكر أنه يجوز الخروج عن ذلك الأصل ف بعض الحالات , وذكر لذلك شروطا قال فيها :" ثالثها: أن يون له حق معارضة

كل ما يخالف الإسلام مخالفة بينة، أو عل الأقل: التحفظ عليه. فالوزير قد يقيم العدل الممن ف وزارته، ولنه يطلب منه

ف مجلس الوزراء باعتباره واحدًا منهم: أن يوافق عل قوانين أو اتفاقيات أو مشروعات، مخالفة لقواطع الإسلام، فهنا يجب



عليه أن يعترض أو يتحفظ، بقدر نوع المخالفة وحجمها"([24]).

فإن قيل : حت ولو استلم الإسلاميون الحم وطبقوا الديمقراطية فإنهم لن يخلصوها من المضامين العلمانية الشركية .

قيل : إن هذا الحم لا يعدو أن يون رجما بالغيب , وحما عل الناس بما يتوقع حصوله منهم لا بما فعلوه , ولا شك أن

ذلك ضلال مبين ف الحم والاستدلال .

وأما نموذج الإسلاميين المعاصرين الذين لم يتخلصوا من المضامين العلمانية , فلا يصح اعتباره ؛ لأنهم ليس ف اختيار

من أمرهم , وإنما هم مغلبون مقهورون , وبعضهم تحقق الانقلاب عليه وإخراجه من السلطة باللية , فالمقصود أن حال

الإسلاميين حت الآن ما زال ف ضعف وإكراه .

الدعوة إل م علشف عن أنه لا يصح الحوليس المقصود من ذلك تصحيح ما هم عليه من أفعال , وإنما المقصود ال

الديمقراطية بالتفير بناء ما يقومون به ف حالهم المعاصر .

المضــامين العلمانيــة الشركيــة فــ الديمقراطيــة مــن الإسلامييــن يصــرح يتبنــ الاعتــراض الثــالث: أن بعــض الــدعاة إلــ

الديمقراطية([25]).

وهذا الاعتراض ليس مسوغا لإطلاق القول بتفير الدعوة إل الديمقراطية ؛ لأنا لا ننر أن بعض الإسلاميين يفعل ذلك ,

ولن ذلك لا يعن أن كل من دعا إل الديمقراطية من الإسلاميين يتبن المضامين المفرة , ولا يجوز الحم عل الجميع

بفعل البعض , فإن ذلك جرم عظيم وانحراف كبير .

ثم إن كثيرا من الإسلاميين الذي تبنوا الديمقراطية صرحوا بأنهم ينرون المضامين الشركية فيها , يقول يوسف القرضاوي

تلائمنا , ولنا حق التحوير والتعديل فيها , ولا نأخذ فلسفتها , الت نأخذ من الديمقراطية أساليبها وآلياتها وضماناتها الت":

يمن أن تحلل الحرام , أو تحريم الحلال , أو تسقط الفرائض"([26]), , ويقول :" لا مجال للتصويت ف قطعيات الشرع

وأساسيات الدين وما علم منه بالضرورة، وإنما يون التصويت ف الأمور الاجتهادية الت تحتمل أكثر من رأي ومن شأن

الناس أن يختلفوا فيها مثل اختيار أحد المرشحين لمنصبٍ ما"([27]).

ويقول محمد عمارة :" الدولة الإسلامية دولة مدنية تقوم عل المؤسسات، والشورى ه آلية اتخاذ القرارات ف جميع

مؤسساتها، والأمة فيها ه مصدر السلطات، شريطة أن لا تحل حراماً أو تحرم حلالا جاءت به النصوص الدينية قطعية

الدلالة والثبوت"([28]), ويقول مؤكدا المعن السابق ومبينا الفرق بين الإسلام والديمقراطية :" أما الجزئية الت تفترق فيها

فالديمقراطية تجعل السيادة ف ،التشريع الابتدائ خاصة بمصدر السيادة ف الشورى الإسلامية عن الديمقراطية الغربية فه

التشريع ابتداء للشعب والأمة، إما صراحة وإما ف صورة ما أسماه بعض مفريها بالقانون الطبيع الذي يمثل بنظرهم

أصول الفطرة الإنسانية، ومن ثم فإن السيادة وكذلك السلطة ف الديمقراطية هما للإنسان الشعب والأمة، أما ف الشورى

الإسلامية فإن السيادة ف التشريع ابتداء ه له سبحانه وتعال، تجسدت ف الشريعة الت ه وضع إله، وليست إفرازاً

بشرياً ولا طبيعياً، وما للإنسان ف التشريع ه سلطة البناء عل هذه الشريعة"([29]).

ويقول فهم هويدي :" الديمقراطية الت نقبلها ونعتبرها مقابلا للشورية أو ترجمة معاصرة لها , ه تلك الت لا تحل حراما

ولا تحرما حلال"([30]).

ويقول راشد الغنوش :"إن الإسلام يملك القدرة عل استيعاب الصيغة الديمقراطية , وترشيدها ف اتجاه أن يون حم

الشعب مستضيئا بالقانون الإله ... فإذا كان ف الديمقراطية الغربية ورجعية عليها ه القانون الطبيع , كما يقول محمد



عمارة , فنحن المسلمين نضع الشريعة الإسلامية مانه , الديمقراطية الإسلام تعط كل السلطة للأمة بشرط إلا تحل حراما

ولا تحرم حلالا"([31])

ويقول مشير المصري :" سلطة الأمة ف الديمقراطية المعاصرة مطلقة، فالأمة ه صاحبة السيادة المطلقة وه أو المجلس

الذي تنتخبه الت تضع القانون أو تلغيه ولن ف الشورى ليست سلطة الأمة مطلقة هذا، وإنما ه مقيدة بالشريعة ولا

تستطيع أن تتصرف إلا ف حدود هذا القانون"([32]).

وتقرير هذا المعن مشهور جدا عند جمهور من تبن الديمقراطية من علماء المسلمين ومفريهم , فهم يتبنون نموذجا لها

مختلفا عن النموذج الغرب الشرك , فلا بد أن يحاكموا إلا إل ما تبنوه , وليس إل ما يتبناه غيرهم .

وليس المقصود من نقل المقالات السابقة تأييد ما فيه ولا تصحيحه , وإنما بيان المنهج الصحيح ف الحم عليها بالتفير .

نقض الأدلة الت اعتمد عليها من أطلق القول بتفير الدعوة إل الديمقراطية :

استدل الذاهبون إل إطلاق التفير بالدعوة إل الديمقراطية عل تصحيح موقفهم بعدد من الأدلة ترجع أصولها إل أربعة

: أدلة أساسية , ه

الدليل الأول: أن أصل معن الديمقراطية تحيم الناس وجعل التشريع موكلا إليهم من دون اله تعال , وهذا المعن مناقض

لأصل الإيمان بالإسلام والخضوع له .

مالطاغوت وليست ح مالجماهير أو ح لأنها تشريع :قوله : "أولا أثناء استدلاله عل بيان هذا الدليل ف ف يقول المقدس

اله تعال... فاله جل ذكره يأمر نبيه صل اله عليه وسلم بالحم بما أنزل اله عليه، وينهاه عن أتباع أهواء الأمة أو

الجماهير أو الشعب...

أما ف دين الديمقراطية وملَّة الشرك فيقول عبيدها: (وأنِ احم بينهم بما ارتض الشعب واتبع أهواءهم واحذر أن تُفتن عن

بعــض مــا يريــدون ويشتهــون ويشرِعــون)...هذا يقولــون... وهــذا تقــرر الديمقراطيــة، وهــو كفــر بــواح وشــركٌ صــراح لــو

طبقوه"([33]).

وهذا الدليل لا يسوغ إطلاق القول بأن الدعوة إل الديمقراطية كفر أكبر ؛ لأننا لا ننر أن أصل فرة الديمقراطية ف العالم

الوثن العلمان مناقضة لشريعة اله لونها تجعل التشريع موكلا إل الناس , ولا شك أن هذا شركا أكبر , ولن هذا ليس

هو محل البحث , فبحثنا ليس ف حمها من حيث أصلها , وإنما حمها من حيث صورتها ف العالم الإسلام , وبمعناها

الذي يقرره عدد من علماء المسلمين .

فهذا الدليل قائم عل اختزال شديد لحقيقة الديمقراطية وصورها المختلفة ف الواقع الإسلام , فالمستدل اختزل مونات

الديمقراطية ف مون واحد فقط , واختزل صورها وأشالها النظرية ف صورة واحدة , والحقيقة – كما سبق التنبيه عليه‐

أن الديمقراطية نظام مركب من مونات متعددة , وبعض المسلمين يدعو إليها ويقصد بعض تلك المونات لا كلها , بل

ينر المون الفري منها إنارا صريحا .

فليس صحيحا مع ذلك كله أن يطلق القول بتفير الديمقراطية من غير تفصيل , وإنما الموقف الصحيح الدقيق المواقف

لمنهج المحققين من العلماء أن يسلك مسلك التفصيل والتفريق كما سبق بيانه .

الدليل الثان: أن الديمقراطية تلغ إلزام الشريعة وتجعل وجوب تطبيقها متعلق عل رغبات الناس وأهوائهم , يقول أبو



ه – حتذلك دين ال ء – مهما سمت قداسته بما فالديمقراطية كل ش بيان حقيقة هذا الدليل :"ف ف بصير الطرطوس

ينال القبول عند القوم يجب أن يخضع للاختيار والتصويت ، ورفع الأيدي وخفضها، والاختيار يقع دائماً – كما تقدم – عل

ما تجتمع عليه الأكثرية،وإن كان المختار باطلا! وهذا مبدأ ‐ بصورته هذه ‐ باطل شرعاً، الرض به يفض إل الفر

والارتداد عن الدين"([34]).

والاعتماد عل هذا الدليل ف إطلاق التفير عل الديمقراطية غير صحيح , وذلك يتبين بالأمور التالية :

الأمر الأول : أنه ليس كل من تبن الديمقراطية من علماء المسلمين المعاصرين يقول بأن الشريعة تخضع للتصويت , بل

صرح كثير منهم بأن الأحام الشريعة المنصوص عليها لا تدخل ضمن ما يصوت عليه , وقد سبق نقل كلام يوسف

القرضاوي وغيره قبل قليل .

الأمر الثان : أن بعض من يقر بالتصويت عل الشريعة ويدعو إل ذلك لا يقول : إن الشريعة غير ملزمة , ولا يقول : إن

أحامها لا تثبت ف نفس الأمر إلا بالتصويت عليها , ولا يقول : إن الشريعة مرفوضة حت يقبلها الناس , ولا يقول : إن

وجوب العمل بها عل مستوى الأفراد وعل مستوى الشعب لا يون إلا بالتصويت , وإنما غاية ما يقول : أنا مؤمن بأن

الشريعة ملزمة لا مثنوية ف لزوم العمل بها وأدعو إل ذلك وأسع إليه , ولن أحسن طريق للبلوغ إل جعل الشريعة نظاما

ملزما للناس ف البلاد بل أصناف من يعيش فيه هو اعتبار صوت الأكثرية فلا يمن أن يقام حم مستقر ف الواقع تتحقق

فيه ضمانات الاستمرار والنزهة إلا بذلك .

لزوم تطبيقها ف وجوب الأخذ بها ولا ف التسليم بها ولا ف ام الشرعية ولا فالإيمان بالأح فمحل البحث معه إذن ليس ف

الواقع , وإنما محله ف شء واحد محدد , هو كيف نجعل ذلك نظاما شاملا ولازما ف المجتمع , فمحل الإشال عنده ليس

ف تطبيق الشريعة وإنما ف منهجية تطبيقها , فهو يريد أن يجيب عل الأسئلة التالية : كيف نطبق الشريعة ف الواقع ؟

وكيف نجعله نظاما عاما ف المجتمع؟ ومن الأول بفعل ذلك هل هو الفرد المستبد أم المجتمع؟ وكل هذه الأسئلة لا تتعلق

بأصل الإيمان بالحم الشرع ولا بأصل التسليم به , وإنما يتعلق بطرق تطبيقه وتنفيذه ف الواقع([35]).

فهذا القول – أعن أن تطبيق الشريعة لا بد أن يمر عبر التصويت‐ ف حد ذاته ليس كفرا ؛ لأنه لم تتحقق فيه مناطات الفر

المعتبر , فهو لا يستلزم إنار التسليم بالإحام الشرعية ولا وجوب تطبيقها ف الواقع , وإنما يتعلق بطريقة جعلها نظاما فقط

.

والتوضيح السابق لا يعن الإقرار بصحة ذلك القول وإباحته , وإنما غاية ما يعن تحرير مناطات الحم عليه بالفر الأكبر ,

ثم يبق بعد ذلك الحم عليه بالإباحة والتحريم أو بالصلاح والفساد , وهو محل آخر .

الدليل الثالث: أن النظام الديمقراط يقوم عل حرية التدين والاعتقاد , فللمرء ف ظل الأنظمة الديمقراطية أن يعتقد ما يشاء

الخروج من الإسلام إل أي دين وقت ما يشاء , وإن كان هذا الارتداد يؤدي إل ويتدين بالدين الذي يريد , ويرتد إل ,

الإلحاد والأديان الوثنية([36]).

الدين والذات الإلهية , فلا يوجد ف حرية الرأي والتعبير عنه أيان هذا أن التعبير , ولو كان طعنا ف ويقوم أيضا عل

الديمقراطية شء مقدس يحرم الطعن فيه , ويصح أن تتشل فيه الأحزاب العلمانية الافرة وأن تدعوا إل أفارها ف بلاد

المسلمين .

يقول أبو قتادة الفلسطين ف هذا المعن :"يسألونهم عن الديمقراطية والتعددية الحزبية: ومهما يحاول مشايخنا فإنهم ولا شك



أمام خيارين: أولاهما: الخروج من الإسلام، وذلك بالفتوى أن الدولة الإسلامية تجيز التعددية الحزبية، لأن التعددية الحزبية

فر والشرك، وهال سيسمح لها أن تمارس نشاطات الدعوة إل افرة والمرتدة، هذه الأحزاب التجواز الأحزاب ال تعن

الت سيسمح لها كذلك بالبلوغ إل الحم، وحيث أجاز الشيخ هذا الفعل فإنه جدير بلفظ: كافر ومرتد"([37]).

وانته أبو بصير الطرطوس بناء عل ذلك إل أن الديمقراطية ترادف الإباحية ف كل معانيها , حيث يقول :" لو أردنا أن

نبحث ف طيات القواميس والمعاجم العربية عن اللمة العربية المرادفة الت تعط المعن الحقيق لمضمون كلمة

الديمقراطيــة لوجــدناها لا تعــدو أن تــون كلمــة الإباحيــة بــل مــا تعنــ الإباحيــة مــن معنــ ومفهــوم ... وعليــه فإننــا نقــول:

الديمقراطية ه الإباحية بعينها، والإباحية ه الديمقراطية، والديمقراطيون هم الإباحيون، والعس كذلك فلا فرق , ومن

رأيتموه يتغن بالديمقراطية ويدعو إليها فارموه بالإباحية، وأسيئوا الظن به مهما رأيتموه يتزي بزي الإسلام أو يتظاهر

به"([38]).

وقبل الدخول ف نقض هذا الدليل لا بد من التأكيد بأنا لا ننر أن النظام الديمقراط الغرب يناقض الإسلام ف مبدأ حرية

التدين والرأي والتعبير عنه , ولن الاعتماد عل هذا الدليل ف إطلاق القول بتفير الدعوة إل الديمقراطية من غير تفصيل

: خطأ , ويتبين ذلك بما يل

الأمر الأول : أنه لا أحد من علماء المسلمين المعتبرين ممن دعا إل الديمقراطية يقول بالإباحية المطلقة , ولا أحد منهم يقول

إن الأديان كلها سواء , وأنه يجوز  شرعا أن ينتقل الإنسان بينها , وأنه يباح للمسلم أن يرتد عن دين الإسلام , ولا أحد منهم

يقول إنه يباح شرعا الطعن ف دين الإسلام أو ف الذات الإلهية .

فل هذه الأمور لا يقول بها أحد من أولئك العلماء ألبتة , ولا يجوز شرعا التساهل ف نسبة هذه الأقوال الشنيعة إل أحد منهم

.

إن غاية ما وقع فيه بعضهم أنه أنر وجود عقوبة محددة عل تلك الأفعال ف الشريعة , فصرح بعضهم بإنار حد الردة أو

يجعله عقوبة تعزيرية فقط , وهذا الإنار متعلق بالعقوبة عل الفعل ولا بحم الفعل ذاته , فلا يصح أن ينسب إليهم إنار حم

الفعل بناء عل ذلك .

وإذا أطلق بعضهم حرية التدين فإنه لا يقصد بها أن الإنسان يباح له ترك الإسلام والتنقل بين الأديان , ولا يقصد بها أن

الأديان كلها سواء , وإنما غاية ما يعن أنه لا عقوبة عليه مقررة ف الشريعة .

وما سبق من توضيح ليس إقرارا لما يقولونه من أقوال , وإنما هو توضيح وتدقيق ف تحديد المناطات الت توجب الفر من

غيرها , ثم يبق بعد ذلك البحث ف حم قولهم([39]).

الأمر الثان : أما الموقف من الأحزاب العلمانية فإنه ليس كل من تبن الدعوة إل الديمقراطية من علماء المسلمين يقر

بوجودها أو يمسح بها , بل قد نص عدد منهم عل إنار ذلك وتحريمه , ونصوا عل أنه لا يصح ان يقوم ف بلاد المسلمين

أحزاب كافرة , وممن نص عل ذلك : يوسف القرضاوي ومصطف مشهور وأحمد الفنجري ومشير المصري وصلاح

الصاوي وغيرهم([40]) , وف بيان ذلك يقول القرضاوي :" " لا يجوز أن ينشأ حزب يدعو إل الإلحاد أو الإباحية أو اللادينية

أو يطعن ف الأديان السماوية عامة أو ف الإسلام خاصة , أو يستخف بمقدسات الإسلام : عقيدته أو شريعته أو قرآنه أو نبيه

عليه الصلاة والسلام"([41]).

وهذه المعان وغيرها تؤكد عل أن جمهور العلماء والمفرين الإسلاميين الذين تبنوا الدعوة إل الديمقراطية لم يتبنوها



بالصورة المطابقة لما ه عليه ف الفر الغرب , وإنما تبنوا صورة أخرى سعوا فيها إل التخلص من المناطات الموجبة

للتفير .

الدليل الرابع : أن الديمقراطية تقوم عل مبدأ المساواة , وهو مبدأ يغلب اعتبار الدين وتأثيره ف كل شؤون الحياة , فجميع

مجالات الحياة ف ذلك النظام تبن عل العقد الاجتماع وليس عل الدين , فلا فرق بين المسلم واليهودي والوثن ف بناء

الأحام , وف هذا المعن يقول الطرطوس :" تقوم الديمقراطية عل مبدأ المساواة – ف الحقوق والواجبات – بين جميع

شرائح وأفراد المجتمع، بغض النظر عن انتماءاتهم العقدية، والدينية، والسيرة الذاتية لأخلاق الناس؛فيستوي ف نظر

الديمقراطية أكفر، وأفجر، وأجهل الناس، مع أتق، وأصلح، وأعلم الناس، ف تحديد من يحم البلاد والعباد، وغيرها من

الحقوق والواجبات!، وهذا النوع من المساواة لا شك ف بطلانه وفساده؛ لمساواته بين الحق والباطل، وبين المتضادين

المتناقضين، ومغايرته ومخالفته لثير من النصوص الشرعية المحمة ...ومن يقول بخلاف ذلك لزمه تذيب القرآن الريم،

وهذا عين الفر البواح"([42]).

ولن الاعتماد عل هذا الدليل ف إطلاق القول بأن الديمقراطية كفر ف كل صورها وأحوالها غلط , وذلك لأمور :

تأثير الدين ف الحياة , ولا ريب أن مبدأ المساواة فيها يلغ اعتبار الدين ف الأول : لا شك أن الديمقراطية الغربية تلغ

المجتمع , ولن بحثا ليس ف هذه المعان , فمن يدعو إل الديمقراطية من علماء المسلمين ليس كلهم يقول ذلك , بل كثير

منهم ينص نصا صريحا عل أنه لا يقبل بما يخالف أحام الشرعية القطعية .

وقد سبق قول القرضاوي الذي قال فيه :"نأخذ من الديمقراطية أساليبها وآلياتها وضماناتها الت تلائمنا , ولنا حق التحوير

والتعديل فيها , ولا نأخذ فلسفتها , الت يمن أن تحلل الحرام , أو تحريم الحلال , أو تسقط الفرائض"([43]), , ويقول :" لا

مجال للتصويت ف قطعيات الشرع وأساسيات الدين وما علم منه بالضرورة، وإنما يون التصويت ف الأمور الاجتهادية

الت تحتمل أكثر من رأي ومن شأن الناس أن يختلفوا فيها مثل اختيار أحد المرشحين لمنصبٍ ما"([44]).

وأكد فهم هويدي عل أن الديمقراطية الذي يدعو إليها ه الديمقراطية الت لا تحل حراما ولا تحرما حلالا([45]).

ومما يدل عل ذلك أيضا نص كثير منهم عل عدم القبول بوجود الأحزاب غير الدينية ف الدولة الإسلامية .

ومما يدل عل ذلك نص بعض منهم عل أن الوظائف ذات الطابع الدين لا يصح أن تعط لغير المسلم , كالإمامة والخطابة

والأذان وخدمة المسجد وغيرها([46]), وكذلك نص بعضهم عل أن رئاسة الدولة الإسلامية لا يصح أن تون إلا للمسلم فقط

, يقول القرضاوي :" والواقع أن الدولة ف الإسلام: دولة عقائدية، دولة فرة ورسالة، وه موصولة بالدِّين، غير منفصلة

عنه. ومن أول مسؤولياتها: التمين لدين اله، والذود عنه، ورئاسة الدولة ف الإسلام لها اختصاصات ذات علاقة بالشأن

الصلاة، فالإمام أو الحاكم المسلم هو إمام الناس ف وبعضها لا يجوز أن يقوم به إلا مسلم، مثل إمامة الناس ف ،الدِّين

الصلاة، وقائـدهم فـ المواجهـة، وقـاضيهم فـ الخصومـات، والنـائب عـن رسـول الـه فـ حراسـة الـدِّين وسـياسة الـدنيا

به"([47]).

الأمر الثان : أنه لا شك أن عددا من الدعاة إل الديمقراطية أنر بعض الأحام الشرعية المتعلقة بإحام المواطنة , مثل

إنار بعضهم لدفع الجزية ف عصرنا الحاضر.

ولن هذا الإنار – مع خطئه ‐ ليس من موجبات الفر الأكبر , لأنه لا يتعلق بأصل مشروعية تلك الأحام و وإنما يتعلق

بتحرير مناطاتها وتطبيقاتها , فهم لا يقولون : إن دفع الجزية ليس مشروعا ف الشريعة وإنما يقولون : إن مناطاتها ليست



متوفرة ف عصرنا ؛ لأن طبيعة المجتمعات قد تغيرت .

فلدينا ف هذه الأحام موقفان : الأول : من ينر أصل مشروعيتها ويرى أن فيها ظلما للأقليات ف بلاد المسلمين , وهذا

الموقف لا شك ف كونه كفرا أكبر لأنه يتضمن تذيب النصوص الشرعية القطعية .

والثان : من يقر بأصل مشروعيتها ويرى أنها تمثل العدل والحمة , ويرد عل العلمانية الذين ينرونها , ولنه يقول : إن

مناط تطبيقها ف عصرنا لم يعد موجودا , فلا نطبقها لا لأنها مشروعة ولا لأنها لا مثل العدل والحمة , وإنما لأن مناط

تطبيقها غير موجود .

وهذا الموقف ليس كفرا ؛ لأنه لا يتضمن إنار الحم الشرع , وإنما يتعلق بتطبيقه وتنفيذه ف الواقع , ولو تغيرت تلك

المناطات ورجعت المناطات السابقة لطبق الحم من جديد , فلو كانت مشلة هذا الموقف مع أصل الحم الشرع لما

قال أتباعه بإمان رجوع الحم مرة أخرى عند تغير المناطات .

ولا بد من التنبيه مرة أخرى أن التقرير السابق ليس المراد منه تصحيح تلك المواقف ولا تسويغا لها , وإنما غاية ما فيه

تحرير المناطات الموجبة للفر الأكبر وعدم الموجبة له .

وف ختام البحث ف حم التفير بالديمقراطية لا بد من التأكيد عل عدد من الأمور :

إباحة استعمال ذلك اللفظ وتسويغ اعتماده ف الديمقراطية ليس كفرا بإطلاق لا يعن الأمر الأول : أن القول بان الدعوة إل

بيان الحقائق الشرعية , بل الواجب عل المسلمين عموما وعل المصلحين خصوصا الابتعاد عن المصطلحات المجملة

والمصطلحات الت لها حمولات مناقضة للشريعة , ويعتمدوا عل المصطلحات الشرعية أو الواضحة البينة .

الأمر الثان : أن الوصول إل أن كثيرا من المقالات الت يتبناها دعاة الديمقراطية من المسلمين لا تصل إل الفر الأكبر لا

يعن التقليل من شناعة الأخطاء ف تلك المقالات ولا التهوين من الأغلاط الت وقعوا فيها , فضلا عن أن يعن ذلك تسوغها

أو الدعوة إليها .

الأمر الثالث : أننا لا نبرئ كل من دع إل الديمقراطية من المفرين والعلماء من الوقوع ف بعض المقالات الموجبة للفر

الديمقراطية أو أكثرهم ف إل إثبات وقوع كل من دع م , وإنما هو فإثبات هذا الح ن بحثنا ليس فالأكبر , ول

المفرات الموجبة للخروج من الإسلام .

الأمر الرابع : أننا لا ننر وجود من اختزل الديمقراطية ف بعض موناتها الت لا تخالف الإسلام , ورتب عل ذلك إطلاق

هذا الصنف , وإنما ف ن البحث ليس فكل الأحوال , ولا شك أن هذا الموقف خطأ , , ول القول بأنها لا تخالف الإسلام ف

الصنف الأخر الذي يقرر البراءة من كل ما يناقض الشريعة .

________________________________________

([1]) الديمقراطية دين (11)

([2]) المرجع السابق (14) .

([3]) حم الإسلام ف الديمقراطية والتعددية الحزبية (37) .

([4]) الجهاد والاجتهاد تأملات ف المنهج (79) نسخة وورد مأخوذة من النت .



([5]) الجامع ف طلب العلم الشرع (139) نسخة وورد مأخوذة من النت .

([6]) انظر ف هذه المونات : واقع المسلمين بين فقه الاستضعاف وفقه التمين , أحمد سالم (44-42) .

([7]) من فقه الدولة ف الإسلام (132) , وانظر : الدين والسياسة تأصيل ورد شبهات , يوسف القرضاوي(171) .

([8]) المرجع السابق (139) .

([9]) دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين (110) .

([10]) الإسلام والديمقراطية (8) .

. (74) ([11]) تجربة نضال , حوار مع الشيخ راشد الغنوش

([12]) انظر : الإخوان المسلمون كبرى الحركات الإسلامية (174) .

([13]) منهاج السنة النبوية (2/554) , ومجموع الفتاوى (17/304) .

([14]) انظر : مجموع الفتاوى (17/314) , ومنهاج السنة النبوية (2/530) .

([15]) انظر : منهاج السنة النبوية (2/548) .

([16]) انظر : حم الإسلام ف الديمقراطية والتعددية الحزبية , أبو بصير الطرطوس () , والديمقراطية دين , أبو محمد

. (11) المقدس

([17]) الديمقراطية والإسلام (10) .

([18]) الإسلاميون والديمقراطية , هشام مصطف عبدالعزيز (92) .

([19]) المرجع السابق (90) .

([20]) الحريات العامة ف الدولة الإسلامية (88) .

([21]) من فقه الدولة ف الإسلام (138) .

. (39) الديمقراطية والتعددية الحزبية , أبو بصير الطرطوس م الإسلام ف([22]) انظر : ح

([23]) من فقه الدولة ف الإسلام (178) .

([24]) المرجع السابق ( 185) .

. (40) الديمقراطية والتعددية الحزبية , أبو بصير الطرطوس م الإسلام ف([25]) انظر : ح

([26]) من فقه الدولة ف الإسلام (138) .

([27]) المرجع السابق (142) .

([28]) ف النظام السياس ف الإسلام (45) .

([29]) المرجع السابق (75) .

([30]) الإسلام والديمقراطية (8) .

([31]) الحريات العامة ف الدولة الإسلامية (316) .

([32]) المشاركة ف الحياة السياسية ف ظل أنظمة الحم المعاصر (85) .

([33]) الديمقراطية دين (12) .

([34]) حم الإسلام ف الديمقراطية والتعددية الحزبية (27) .

([35]) انظر ف تفصيل : الإلزام بالشريعة وتحرير محل النزاع , فهد العجلان .

. (23 , 17 , 15) الديمقراطية والتعددية الحزبية , أبو بصير الطرطوس م الإسلام ف([36]) انظر : ح

([37]) الجهاد والاجتهاد تأملات ف المنهج (76) , نسخة وورد منقولة من الانترنت .



([38]) حم الإسلام ف الديمقراطية والتعددية الحزبية  (48) .

([39]) وقد كتبت ف نقض أقوالهم كتابا خاصا بعنوان : فضاءات الحرية , وهو منشور ف النت .

([40]) انظر ف بحث هذه القضية : التعددية ف الدولة الإسلامية , صلاح الصاوي (91-132) , ودراسات حول التعددية

الحزبية , هشام آل برغش (155-271) , والمشاركة ف الحياة السياسية , مشير المصري (181-190) , والأحام الشرعية

للنوازل السياسية , عطية عدلان (300-224) .

([41]) من فقه الدولة ف الإسلام , يوسف القرضاوي (147) .

([42]) حم الإسلام ف الديمقراطية والتعددية الحزبية (29) .

([43]) من فقه الدولة ف الإسلام (138) .

([44]) المرجع السابق (142) .

([45]) انظر : الإسلام والديمقراطية (9) .

([46]) انظر : الدين والدولة , يوسف القرضاوي (186) .

([47]) الدين والدولة (186) .

 

 

 

 

حساب الاتب عل تويتر

المصادر:


