
الحمد له وبعد،،

من أرسل التفير بالتعيين عل جماعات المجاهدين الموقّعين عل بيان فيه ألفاظ المذاهب السياسية الغربية فطريقته لا

توافق الطريقة العلمية ف "باب الأسماء والأحام"، وسأعلّق عل ذلك ف هذه النقاط المقتضبة الموجزة، وه (12) فقرة،

وأسأل اله أن يهدين ويسددن للقول بالعلم والعدل:

1-أن ألفاظ المذاهب الغربية كالديمقراطية والاشتراكية والتعددية والوطنية الخ صارت ألفاظاً مجملة بعد أن تفاوت الناس

ف الأخذ بها، من ماشح بصرائح ما فيها من المعن الباطل، وبين ملفّق بينها وبين النصوص الشرعية، وبين مسلّط

للنصوص الشرعية عليها والتمييز بين ما فيها من الحق وما فيها من الباطل، وه قاعدة "الاستفصال ف الألفاظ المجملة"

عند أهل السنة، وقد طبقها أهل السنة ف ألفاظ العقيدة المحتملة للفر وه أشد من ألفاظ المذاهب السياسية الغربية.

2-بعض الخائضين ظن هذه الألفاظ للمذاهب السياسية الغربية ه ذاتها مناط تفير وسبب ردة، وه بذاتها ناقض من

نواقض الإسلام، فتراه يصرح بالتفير تارةً، وتارةً يدرأ التفير لمانع التأول أو الجهل، وعليه فإنه يرى أنه إذا أقام الحجة

ساغ له تفيرهم وهذا خطأ، فهذه الألفاظ المحدثة المجملة المحتملة ليست بذاتها مناط تفير وليست بذاتها ناقضاً من

نواقض الإسلام، بل المناطات والنواقض ه المعان المقررة شرعاً للخروج من الإسلام الواردة ف النصوص الشرعية،

مما قد تتناوله هذه الألفاظ وقد تخرج عنه بحسب قصود أصحابها.

3-أن عامة الجماعات الجهادية الموقّعة عل مثل هذه البيانات المجملة المحتملة لها كلام مفصل مبين وبيانات منشورة

صريحة فيها ما يناقض المعن الباطل، ومن أرسل تفير المعين ف اللفظ المجمل المحتمل وترك كلامه المفصل المبين

إطلاق تفير الأعيان الموقّعين عل ألفاظ المذاهب السياسية الغربية
الاتب : إبراهيم السران

التاريخ : 17 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 7546



فقد تنب الطريقة العلمية. والأقس من هذا أن تحمل كلمات مثل هذا البيان عل قصد أسوأ المشاركين ف المؤتمر، ثم

يفّر فضلاء الحاضرين بقصد أسوأ مفاوضيهم!

4-أن كثيراً ممن يفر الأعيان بألفاظ المذاهب الغربية وخصوصاً النظم السياسية القانونية الغربية لا يميز بين تجويز النظام

الباطل ف نفسه، وبين تجويز المشاركة فيه والرضوخ له لدفع شر أكبر، فيجعل كلا الأمرين كفراً وردة!، بينما الثان هو ما

عليه عامة أئمة العصر كابن سعدي وأحمد شاكر وابن باز وابن عثيمين وغيرهم، وفيه الفتاوى المتعددة لابن تيمية، وقد

نقلت نصوص الأئمة ف جواز المشاركة ف النظام السياس المخالف للشريعة ف رسالة "مفاتيح السياسة الشرعية".

فينبغ عل من يتبن تفير الأعيان ف مسألة "المشاركة ف النظام الديمقراط لدفع شر أكبر" أن يطّرد ويلتزم لازم قوله،

فير المشارك فالتناقض ت فير الأئمة والعلماء المجوزين للمشاركة للإصلاح، ومن أظهرِ وأبينوإلا تناقض، ولازم قوله ت

الديمقراطية والبرلمان لدفع شر أكبر، وعدم تفير من أفت له بالمشاركة!، فيف يفّر الفاعل المستفت ولا يفّر من أفت له

النظام السياس جواز المشاركة ف بالفعل؟، وليس وجه الاحتجاج هنا بوجود المخالف من كبار الأئمة والعلماء ف

المخالف للشريعة لدفع شر أكبر، بل وجه الاحتجاج هنا هو تناقض المدع ف إطلاق تفير الأعيان اتقاء الشنعة.

5-ومن أوجه التناقض أيضاً أن "تنظيم القاعدة" منذ ابن لادن ود.الظواهري وعطية اله وأبو يح الليب وغيرهم، لم يفروا

رسائله عن حماس المشاركة ف ه فودافع عطية ال ،التعددي البرلمان النظام الديمقراط ة فحماس" المشارك"

الديمقراطية دفاعاً ظاهراً، وأثن د.الظواهري عل إسماعيل هنية، وساند ابن لادن الثورات وه ترفع بعض شعارات الدولة

المدنية ونحوها، ود.الظواهري ناصر مرس الذي قبل بالديمقراطية والدستور الديمقراط، فلو كان هذا من أظهر نواقض

الإسلام وأصول الملة –كما يقوله بعض مفّري الأعيان بألفاظ المذاهب الغربية السياسية‐ فيلزم المفّر أن يفر تنظيم

القاعدة ورموزه، وإلا تناقض، وأكرر أن وجه الحجة هنا ليس مخالفة تنظيم معين ف المسألة، بل وجه الحجة تناقض مفّر

الأعيان بألفاظ المذاهب الغربية السياسية.

تب سياسوقّعتها لفتح م مثلها حركة طالبان أيضاً، كمثل الالتزامات الت وهذه الأمور السياسية الدبلوماسية دخلت ف

لها ف قطر، ونحوها من الوقائع المعروفة ف هذا الشأن. فيلزم المفّر لأعيان الموقعين عل بيانات فيها ألفاظ المذاهب

السياسية الغربية أن يفّر حركة طالبان الإسلامية، وإلا تناقض، وليس وجه الحجة هنا فعل طالبان، بل وجه الحجة هنا

تناقض المفّر.

6-وكذلك كثير من رموز الجهاد المعاصر تركوا مناطق الجماعات الجهادية والمجتمعات المسلمة وذهبوا للاستقرار ف

دول غربية دون "إكراه"، ووقّعوا عل وثائق احترام القانون الغرب، وه شروط الدخول والإقامة الت تفرضها تلك الدول،

فيلزم من كفّر الموقّعين عل البيان أن يفر هؤلاء، وليست الحجة بفعل هؤلاء المقيمين هناك، بل موضع الحجة هنا تناقض

المفّر للأعيان بمثل هذه التوقيعات عل ألفاظ المذاهب السياسية الغربية.

برغم أن من وقّع عل البيان المتضمن بضع عبارات محتملة متأولا أن أهل الشام ف حاجة شديدة، وأن "الحاجة العامة

تنزل منزلة الضرورة" كما قرر الفقهاء هو أقرب تأولا من مفر جهادي يذهب للدول الغربية دون إكراه ويوقّع عل احترام

قوانينها الفرية الصريحة ويستقر فيها.

فمن زاوية علمية بحتة: كيف يعذر ف التوقيع عل أوراق الديمقراطية والقوانين الوضعية مفر جهادي يختار دون إكراه

الإقامة ف ظل دول الصليب، ولا يعذر مجتمع شام ينزف أطفاله ونساؤه أن يوقّع عل مثل هذه الأوراق؟! وكيف يون

الأول من رؤوس القائمين بالتوحيد ويون الثان من أشرار الوالغين ف الشرك ونواقض الإسلام؟ هل هذا كلام علم؟ واله

لم يتبين له توجيه لمثل هذا البتّة.

7-أن النظام السياس الباطل لا يقتصر عل الديمقراطية وموناتها، بل حت النظام المستبد الذي يلتزم أحاماً وأعرافاً



مخالفة للشريعة هو مثله من جهة الحم بغير ما أنزل اله، والعالم اليوم غلب عل دوله ونظمه إما أن تون دولة ديمقراطية

تجعل السيادة للشعب، أو دولة مستبدة هرقلية كسروية تون السيادة فيها للحاكم ويفرض فيها الدكتاتور أحاماً وقواعدَ

وأعرافاً مخالفة للشريعة، وعليه فإن من كفّر بالمشاركة ف الديمقراطية لدفع الشر الأكبر عليه أن يلتزم التفير بالمشاركة

ف النظام المستبد الهرقل الذي يلتزم أحاماً وقواعد مخالفة للشريعة ف سياسته، وحينذاك يظهر أن هذا القائل يلزمه

تفير عامة علماء ودعاة المسلمين اليوم لأنهم لا يخلون من المشاركة ف هذه النظم السياسية الديمقراطية أو النظم

المستبدة الهرقلية الت تلتزم أحاماً مخالفة للشريعة، ووجه الاحتجاج هنا ليس مجرد كثرة من سيفّرهم هذا القائل، بل وجه

الحجة هو تناقض المدع ف هذا التفير خوف الشنعة.

وقد سمعت من يقول ممن يشارك هؤلاء بعض أصولهم "المجتمعات المسلمة اليوم إما دول ديمقراطية تجعل السيادة

للشعب أو دول دكتاتورية تجعل السيادة للفرد"، فإذا كان ذلك كذلك فيلزم من كفّر بالمشاركة ف النظام الديمقراط أن

النظم الدكتاتورية المعاصرة، وبهذا يظهر أن كل علماء ودعاة المسلمين اليوم الذي يعملون ف فّر بالمشاركة في

المؤسسات الحومية هم ‐بحسب هذا التأصيل‐ كفّار! فيلزم المفّر للأعيان الاطراد وإلا تناقض.

8-بعض من كفّر أعيان الموقعين عل البيان المتضمن لألفاظ الديمقراطية والتعددية ونحوها هو نفسه يقرر أن "تنظيم

الدولة" قائم عل أصول وأحام مناقضة للشريعة، فيلزمه ‐أيضاً‐ ل يطّرد أن يفر أعيان المشاركين ف "تنظيم الدولة"،

فإن احتج أن الغلاة مبتدعة متأولون فيقال له: وهذا الموقعون عل البيان من المجاهدين وعامة المشاركين من العلماء

والدعاة والحركات الإسلامية ف النظم الديمقراطية هم متأولون، فيف اعتبر تأويل الغلاة ف المشاركة ف تنظيم يحم بغير

ما أنزل اله، ولا يعتبر تأويل علماء ودعاة ف المشاركة ف نظام ديمقراط ف دولة مسلمة لتخفيف الشر قدر الإمان؟

9-أن مثل هذه المؤتمرات محل الجدل يون فيها من المفاوضات والمناقشات والمحاورات والمجادلات والصيغ والقصود

ما يفتقر للمتصدر للحم عل الأعيان فيها لدقة التصور والاطلاع عل وقائع المؤتمر أو مناقشة أصحابه، فأما إرسال

الأحام من وراء البحار فور ظهور نبأ التوقيع وسحبه عل جماعات جهادية كاملة بمثل هذا الخبر عن توقيع عل بيان

مجمل محتمل، فهذا سلوك غير علم، وليس من طرائق أهل العلم والحمة والغيرة عل الشريعة والتوحيد، والغالب أنه

يندم عليه قائله إن كان فيه عقل وعلم، وتراه يضطر للتراجع وتأويل عباراته، وأنه كان يقصد كذا وكذا، وأن الناس فهموه

خطا، ونحو ذلك، وهذه عاقبة الاستعجال.

10-أن كثيراً ممن استعجل وأطلق تفير الأعيان بمثل هذا التوقيع عل ألفاظ المذاهب السياسية الغربية لم يتنبه بادئ الأمر

إل أثر إطلاقه التفير وأنه لن يفّر فقط شخص الموقّع الذي هو مندوب سياس، بل سيلزمونه بتفير كل تلك الجماعات

الجهادية الت انتدبت ممثليها، فاتضح له أنه كفّر أمماً من المجاهدين وهو لم يحضر وقائع المفاوضات ولا عرف قصود

الموقعين ولا عرف وجه تأولهم، وأن هذا التفير المرسل لفضلاء المجاهدين المعينين بمجرد قراءة بيان لمؤتمر كان خطأ

واستعجالا، فرام بعد ذلك ترقيع الموقف بالتأول لعباراته السابقة، ولو تريث ولزم الطريقة العلمية لم يفتقر لهذا الاعتساف

والرجوع بالتأويل لعباراته.

11-أوص إخوان المعظمين للشريعة والتوحيد والمحبين لنصرة الإسلام وأهله أن يتبينوا ويحترسوا ف إطلاق تفير

المعينين من أهل القبلة، وخصوصاً المبادرة والمسارعة والاستعجال ف تفير العاملين للإسلام من العلماء والمجاهدين

والدعاة والحركات الإسلامية، ولو تريث هذا المفّر وتأمل كم من دم سيراق ف الشام عل ظهر فتواه وأنه سيأت يوم

القيامة وهذه الدماء معلقة برقبته لأوجب له هذا كمال الورع بإذن اله، ومن أعظم أسباب المسارعة للتفير الحماسة لرأي

سياس معين، أو محبة تنبيه الناس ضد مؤامرة معينة يراها هذا المفّر، فيظن أنه بإطلاق التفير سيحجز الناس عن هذا

الذي يراه خطا سياسياً، وهذا خلل بالغ، فالتفير حم شديد ف الشريعة ولا يليق استعماله ف سوق الناس للآراء الشخصية



ف المسائل الاجتهادية السياسية والعسرية، التفير حم شرع وليس وسيلة إقناع وضغط ف الجدل السياس، وباب

التخطئة أيسر من باب التفير وأبعد عن المغبة الشرعية.

12-هذا التعليق هو بحسب سؤال السائل، وأما تحليل البيان ومواضع الصواب فيه، ووجه الخلل الشرع فيه، وهل يحقق

المصلحة لأهل الشام أم لا؟ وهل فيه مؤامرة عل الجهاد الشام لسرقة ثمرته، أم هو مصلحة متقاطعة مع الفاعلين

الإقليميين ضد تهديدات التمدد الإيران؟ فهذا كله ليس محله هنا، فالبيان الشرع لمناقضة النظام الديمقراط للشريعة

فصلته ف أبحاث سابقة منشورة، وأما التحليل السياس للمؤتمر فهذا شأن أهل الخبرة ولا خبرة ل بهذا الفن. وإنما

الجواب هنا فقط عن وجه الخطأ عند من أرسل تفير المعينين عل جماعات جهادية كاملة فور سماعه نبأ توقيعهم بياناً فيه

استخدام لألفاظ المذاهب السياسية الغربية.

والخلاصة أن الذي يبدو ل ‐واله تعال أعلم‐ أن أصل خطأ أصحاب هذا الاتجاه أمران:

الأول: جعل ما ليس بمفّر مطلقاً مفراً مطلقاً: وذلك أن ألفاظ المذاهب السياسية الغربية ليست بذاتها مناطات كفر وردة،

بل ألفاظ مجملة محتملة يستفصل ف قصد قائلها، ولذلك فمن قال أن هذه الألفاظ ردة يدرأ فيها الفر بمانع التأويل والجهل

فقوله خطأ، بل هذه الألفاظ بذاتها ليست مناط كفر وردة، بل لفظ مجمل يستفصل فيه.

فير بألفاظ المذاهب السياسية الغربية، فطبقوها تارة علتطبيق الت فّرين لأعيان الموقعين فتناقض هؤلاء الم :والثان

الأعيان وأحجموا عنها تارةً أخرى للشنعة، ومن أدق صور اضطرابهم جعلهم إياها تارة مفراً منع منه مانع، وتارةً يرجعون

عن كونه بذاته مفراً ويقرون أنه لفظٌ مجمل، ويتبين هذا الاضطراب ف جمع صور تطبيقاتهم لها.

واله أعلم،،

وصل اله وسلم عل نبينا محمد وآله وصحبه،،

أبو عمر

السادس من ربيع الأول لعام 1437هـ

 

 

 

 

المصادر:


