
مقدمة:

صيب المسلم بمصيبة أخطر وأعظم من مصيبة قسوة القلب فإنها إذا حلت بالإنسان لم تعد تجديه المواعظ التما ا

يسمعها، وإن كان واعظا لم تعد تؤثر كلماته ف أسماع الناس الذين يستمعون إليه، وما هدِي أصحاب رسول اله صل اله

عليه وسلم إل الحق وما ثبتوا عل الطريق المستقيم إلا بما متعهم اله به من رقة ف القلب وتأثرٍ بمواقف الترغيب

والترهيب إنْ ف كتاب اله عز وجل وإنْ ف أحاديث المصطف عليه الصلاة والسلام.

1- خطورة الغفلة المطبقة:

فاتحة لسورة ف كتاب اله عز وجل عندما نقرؤها نتنبه فيها لشحنة عظيمة من التهديد والتخويف والإنذار والوعيد ما لو تنبه

إليه الضالون لاهتدوا، وما لو مرت عل أسماع الغافلين لاستيقظوا، وما لو التفت إليه المنحرفون لاستقاموا.

ف بداية سورة الأنبياء كلمات تهز الغافلين هزاً.. الحساب يقترب، والناس ف غفلة، والآيات تتل، ولنهم معرضون، لأنهم

ف اللهو والباطل منغمسون، وف الملذات والمتع الزائلة غارقون.

(اقْتَرب للنَّاسِ حسابهم وهم ف غَفْلَة معرِضونَ (1) ما ياتيهِم من ذِكرٍ من ربِهِم محدَثٍ ا استَمعوه وهم يلْعبونَ  (2)هيةً

الغفلة وقسوة القلب
الاتب : رابطة خطباء الشام

التاريخ : 17 يناير 2016 م

المشاهدات : 25167



قُلُوبهم واسروا النَّجوى الَّذِين ظَلَموا هل هذَا ا بشَر مثْلُم افَتَاتُونَ السحر وانْتُم تُبصرونَ(3)) (الأنبياء: 3-1)

لاهية قلوبهم والقلب اللاه عن اله تعال صاحبه ف ضنك وشقاء ولو كان ف نعيم ورخاء؛ لأن الشقاء ثمرة الضلال،

والضنك ثمرة الإعراض.

حقاً إن من الأمور الغريبة ف حياة الإنسان هذه الغفلة المطبقة ولن ليس شء ف حياة الإنسان أغرب ولا أعجب من أمر لا

يزال يتصف به ويتقلب فيه.

هذا الإنسان وع بعقله وسمع من كلام ربه وأصغ إل حديث رسوله عليه الصلاة والسلام، وع من خلال ذلك كله حقيقة

الموت، وأنه مقبل عليه، وأن غمراته لا يمن أن يقف عندها حدّ من حدود الطبيعة الت يعرفها الإنسان..

علم الإنسان هذا من خلال إخبار اله عز وجل، وعلم ذلك أيضا من طريق التجربة والمشاهدة إذ يودِعُ كل يوم راحلا من

إخوانه ويمش ف جنازته وينظر ف قبره وكيف يوسد ف ترابه، ثم إنه يسمع من كلام الخالق البارئ عز وجل مزيداً من

التعريف بالموت وما وراء الموت فيسمع مثلا قول اله عز وجل: (كل نَفْسٍ ذَائقَةُ الْموتِ ونَبلُوكم بِالشَّرِ والْخَيرِ فتْنَةً والَينَا

تُرجعونَ) (الأنبياء: 35)

ويسمع فيما يرويه ابن ماجة وغيره عن البراء أن رسول اله صل اله عليه وسلم مش ف جنازة فجلس عل شفير القبر

.(ابن ماجه: 4195)، وحسنه الألبان (لمثل هذا فأعدوا يا إخوان) :الثرى، ثم قال بل حت يب

ومع ذلك كله فإنّ شيئا من هذه الحقيقة العجيبة الرهيبة لا تأخذ بمجامع نفوسنا ولا تسيطر عل شء من مداركنا، بل إنك

لتنظر إل الإنسان عل الرغم من هذا كله فتجده مقبلا عل الدنيا كسيرٍ أقبل عل سرِه، تجده مستغرقا ف لهوه كأنه مخلد

ف دار الدنيا وكأن خلق هذا الون لا يقرع عل سمعه كل يوم بالنذير، وتجده إذا لاحت له الدنيا انقض عليها ومش إليها

من كل سبيل ومن كل طريق سائغ أو غير سائغ، حقاً إن هذا أغرب وأعجب ما يمن أن يقف عنده الإنسان من أعاجيب

الدنيا وغرائب الون.

أليس الأمر عجيباً أن يعرض المسلم عن اله؟!

أليس غريباً أن يقض المسلم جل عمره ف غفلة عن مولاه؟!

لا تزيده نعم اله عليه إلا إعراضاً وضلالا وعصياناً..

ولا يزيده حلم اله عليه إلا تمادياً واستخفافاً..

فمن الناس من يغتر بنعم اله عليه ويظن أن اله تعال ما أنعم عليه بهذه النعم إلا لأنه يحبه، ولولا أنه أهل لهذه النعم ما أنعم

بها عليه!!

.ه تعالين أن هذا استدراجا من الهذا المس معاصيه ونس مع أنه مقيم عل

ب المعاصه وعن دعوته ويرته ويغشهم ويصد الناس عن سبيل اله عليه فتراه يظلم عباد الومن الناس من يغتر بحلم ال

والذنوب ولن اله يمهله فلا يباغته بذنوبه وجرمه فيظن أن هذه المعصية حقيرة وأن الذنب هين ولو كان الذنب عظيماً عند

ِبا نالبخاري: ع ه يمهل ولا يهمل كما جاء فين أن الهذا المس الدنيا ولعجل له العقوبة، ونس ه بالذنب فه لآخذه الال

:اقَر ثُم :قَال (تْهفْلي لَم خَذَهذَا اا َّتح ملظَّالل لملَي هنَّ الا) :لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر قَال :قَال ،نْهع هال ضر وسم



(وكذَلكَ اخْذُ ربِكَ اذَا اخَذَ القُرى وه ظَالمةٌ انَّ اخْذَه اليم شَدِيدٌ ) (هود: 102) (البخاري: 4686)

ف ليته إليها، ويصرف لها جهده ووقته، ويجعلها كل همه، ويتفانرس للدنيا كل وقته، وينصرف بومن الناس من ي

السع لها ولو عل حساب الآخرة، ومع ذلك يقولون نحن نحسن الظن باله تعال، وقد كذبوا.. لو أحسنوا الظن لأحسنوا

العمل، وهذا الصنف من الناس ‐ وما أكثرهم ‐ لايعرف له طريقاً ولا سبيلا، إذا ما ذكر لا يتذكر، وإذا ما نُصح لا ينتصح،

وإذا دلَّه صادق أمين عل طريق اله سخر منه واستهزأ به وكأن الأمر لا يعنيه فل همه الدنيا وكل طاقاته موجهة إل الفانية

ه مع أنه لن يحصل من الدنيا إلا ما قدَّرمعبوده الذي يتوجه إليه بخالص العمل وبخالص العبادة، ولاحول ولا قوة إلا بال فه

اله له.

،لَه بتا كم ا االدُّنْي نم هتاي لَمو ،هنَييع نيب هفَقْر لعجو ،هرما هلَيع هال قفَر هما هالدُّنْي انَتك نه عليه وسلم: (مال قال صل

.ةٌ) (ابن ماجه: 227)، وصححه الألبانماغر ها والدُّنْي تَتْهاو ،قَلْبِه ف نَاهغ لعجو ،هرما لَه هال عمج تَهيةُ نرخا انَتك نمو

(قَابِرالْم تُمزُر َّتح * اثُرَّالت ماكلْها) :الدنيا والغفلة عن الآخرة تحذيراً شديداً، فقال سبحانه ه من التهالك علوقد حذر ال

(التاثر: 2-1).

شَّقَّقا يا لَمنْهنَّ ماو ارنْها نْهم رتَفَجا يلَم ةارجالْح ننَّ ماةً ووشَدُّ قَسا وا ةارجالْحك ِكَ فَهدِ ذَلعب نم مقُلُوب تقَس وقال: (ثُم

فَيخْرج منْه الْماء وانَّ منْها لَما يهبِطُ من خَشْية اله وما اله بِغَافل عما تَعملُونَ) (البقرة: 74).

فيا ترى ما الذي يوقظ هذا المستغرق ف سباته ونومه وأي أداة يمن أن تون رادعة له ولأمثاله؟!

(فَبِايِ حدِيثٍ بعدَ اله وآياته يومنُونَ) (الجاثية: 6)

2-ذكر الموت هو الضمانة لصلاح الدنيا والآخرة لأنه نعمة من أجل النعم:

لقد حض النب صل اله عليه وسلم عل الإكثار من ذكر الموت وأكد أنه يفيد صاحبه ف الدنيا قبل الآخرة، حيث يقنع

الانسان بما قسم اله له ويقض عل الحسد والطمع وحب الذات، ويحب إخوانه ويتمن الخير لهم، وينشط ف العبادة

ويسرع إل التوبة والإنابة كلما حدث منه زلل أو عصيان.

لقد ذكر المصطف صل اله عليه وسلم مواقف الحساب بين يدي اله يوم القيامة، وأطال الحديث عنها:

فقال: (أكثروا ذكر هاذم اللذات: الموت فإنه لم يذكره أحد ف ضيق من العيش إلا وسعه عليه ولا ذكره ف سعة إلا ضيقها

.عليه) (ابن حبان: 2993)، وغيره، وحسنه الألبان

بل أطال كتاب اله ف تصويرها والحديث عنها بطريقة تنخلع لها الألباب، وما ذاك إلا لأن حاضر الإنسان لا يمن أن

يستقيم إلا إذا ارتبط بالمستقبل الذي هو آيِل إليه،حقيقة يعلمها كل إنسان عاقل إذا أردت أن تقوِم اعوجاجاً ف حياة

المسلمين اليوم فذكرهم بالمآل وما هم مقبلون عليه.

ولنا ف حياة رسول اله صل اله عليه وسلم وف مواعظه البليغة قدوة وأسوة.

انتبه صل اله عليه وسلم من نومه ذات ليلة، حيث قال: (يا أيها الناس! اذكروا اله اذكروا اله جاءت الراجفة تتبعها الرادفة

.جاءت الراجفة تتبعها الرادفة جاء الموت بما فيه) (أحمد: 21241، وغيره)، وحسنه الألبان

3- تنبهوا قبل فوات الأوان وحصول الندم:



جدير بنا ونحن تمر بنا هذه الأيام العصيبة والامتحانات المؤلمة، وكل ما فيها يدعونا إل الاعتبار والاتعاظ، جدير بنا أن نقف

وقفة المتأمل لما يجري ونأخذ من هذا أكبر واعظ ورادع عن كل مخالفة أو فساد.

حري بنا أن نصلح فسادنا ونقوِم اعوجاجنا ونفتح صفحة جديدة مع اله تعال نعاهده من خلالها عل التوبة الصادقة

النصوح والسير عل صراطه المستقيم والإكثار من صالح العمل حت نون مستعدين للقاء اله فإذا ما وقفنا بين يديه

وجدناه رباً كريماً رحيماً غسل ذنوبنا وقبل أعمالنا فنفوز بجنة عرضها السماوات والأرض.           

ياعباد اله: تأملوا كيف أن اله عز وجل ينوع لنا ف المواعظ الت نشاهدها فيأخذ الجنين ف بطن أمه ويأخذ الطفل الصغير

والشاب القوي والرجل البير والذكر والأنث وف كل ذلك أكبر منبه لنا لنستيقظ من رقادنا وسباتنا العميق، ولندرك أننا

عل ميعاد مع ساعة تسم ساعة (الرحيل) نرحل فيها عن هذه الدنيا الفانية إل الدار الآخرة الباقية ولا نعلم مت يأت هذا

الموعد وكيف وأين؟؟!!

فما علينا إلا أن ننفض أيدينا من الدنيا وأن ندبر عنها أيما إدبار وأن نعد لما بعد الموت عدته لأننا لا ندري ما الذي سنفاجأ

به يوم تعرض الصحف والدواوين.

وهذا هو دواؤنا الوحيد للتخلص من أهوائنا وعصبياتنا وتعشقنا للدنيا والاقتتال عليها، والتخلص من جاهليتنا الت

استحمت بنفوسنا، ثم غطيناها بأردية الإسلام، فأصبحنا نتهارج بهذا السلاح ونتقاتل، وجعل أعداؤنا يصفقون لنا لأننا بهذا

نتشرذم أكثر مما يحلم به أولئك الأعداء،

وواله لا علاج لذلك كله إلا أن نعلم أن كفة الحياة الت نتقلب فيها إنما ه ناظرة إل كفة الموت الذي يتربص بنا، والذي

أصبح قاب قوسين أو أدن، وليس بعد هذا الدواء من دواء، دواء نافع وعظيم ناجع ولننا نبتعد عن هذه القارورة المليئة

بالدواء ليتجرعها كثير منا دفعة واحدة عند الموت، وحينها سنشعر بمرارة الدواء دون فائدة.

4- الغافل قد يحرم من شهادة الناس المفضية إل الجنة:

عن أب الأسود الديل، قال: (قدمت المدينة فجلست إل عمر بن الخطاب، فمروا بجنازة، فأثنوا عليها خيرا، فقال عمر:

وجبت، فقلت لعمر وما وجبت؟ قال: أقول كما قال رسول اله صل اله عليه وسلم، «ما من مسلم يشهد له ثلاثة إلا وجبت

له الجنة»، قال: قلنا: واثنان؟ قال: «واثنان»، قال: ولم نسأل رسول اله صل اله عليه وسلم عن الواحد)(الترمذي: 1059)،

وصححه الألبان

وشهادة الناس هذه نتيجة طبيعية لما كان عليه ذلك الإنسان من حسن السيرة والاتصال باله والتلطف مع الناس ورحمتهم

عرِب نةَ بقَتَاد ِبحديث ا من تلك الشهادة، بل قد يستريح الناس منه، كما ف محروم وعمل الصالحات، بينما الغافل اللاه

الانْصارِيِ، انَّه كانَ يحدِّث: (انَّ رسول اله صلَّ اله علَيه وسلَّم مر علَيه بِجِنَازَة، فَقَال: «مستَرِيح ومستَراح منْه» قَالُوا: يا

دُ الفَاجِربالعو ،هال ةمحر َلا اذَاهاا وبِ الدُّنْينَص نم تَرِيحسي نمودُ المبالع» :؟ قَالنْهم احتَرسالمو تَرِيحسا المم ،هال ولسر

يستَرِيح منْه العباد والبِلاد، والشَّجر والدَّواب) (البخاري: 6512، ومسلم: 950).

وقد يأخذ اله الغافل وهو غضبان عليه فيموت فجأة، كما قال صل اله عليه وسلم: (موت الفجأة أخذة أسف) أي: غضب

.(رواه أحمد: 15496، وغيره)، وصححه الألبان

ون كفارة لذنوبه، ولذلك تعوذ صلحيث لم يتركه للتوبة، وإعداد زاد الآخرة، ولم يمرضه لي ،والمراد أنه أثر غضبه تعال

اله عليه وسلم منه، ولن قد يريد اله بعبده خيراً فيستعمله قبل موته فتحسن خاتمته، كما قال صل اله عليه: (إذا أراد بعبد



خيرا استعمله قيل: كيف يستعمله؟ قال: يوفقه لعمل صالح قبل الموت ثم يقبضه عليه) (أحمد،صححه الألبان/ المشاة

5288). وف رواية: (حت يرض عليه من حوله) صصحه الألبان ف الصحيحة/.1114

5- ست خصالٍ فيها النجاة:

عن عائشة رض اله عنها أن النب صل اله عليه وسلم قال: (خصال ست؛ ما من مسلم يموت ف واحدة منهن ؛ إلا كانت

ضامنًا عل اله أن يدخلَه الجنَّةَ : رجل خرج مجاهدًا ، فإن مات ف وجهِه ؛ كان ضامنًا عل اله . ورجل تبع جنازةً، فإن

توضأ فأحسن ه . ورجلال وجهه ؛ كان ضامنًا عل ا، فإن مات فورجل عاد مريض .هال وجهه ؛ كان ضامنًا عل مات ف

الوضوء ، ثم خرج إل المسجدِ لصلاته، فإن مات ف وجهِه ؛ كان ضامنًا عل اله . ورجل أت إماما ، لا يأتيه إلا ليعزِره

ويوقّره ، فإن مات ف وجهِه ذلك ؛ كان ضامنًا عل اله . ورجل ف بيته ؛ لا يغتاب مسلما ، ولا يجر إليهم سخَطًا ولا نقمةً ،

، فإن مات ؛ كان ضامنًا عل اله)(السلسة الصحيحة: 3384).

فاحذر الغفلة وكن عل واحدة من تلك الخصال الست.

6- من مات مرابطاً:

إن فضل الحراسة والرباط ف سبيل اله عظيم، وقد جاء فيه من الأحاديث ما يجعل المسلم يتمن أن كل حياته تون رباطاً،

عن سهل بن سعدٍ الساعدِيِ رض اله عنْه: انَّ رسول اله صلَّ اله علَيه وسلَّم، قَال: (رِباطُ يوم ف سبِيل اله خَير من الدُّنْيا

وما علَيها..)(البخاري: 2892).

اتنْ ماو ،هاميقرٍ وشَه اميص نم رخَي لَةلَيو مواطُ يرِب) :قُولي لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر تعمس :انَ، قَاللْمس نوع

جرى علَيه عملُه الَّذِي كانَ يعملُه، واجرِي علَيه رِزْقُه، وامن الْفَتَّانَ) (مسلم: 1913).

هال سبيل مرابِطًا ف مات ندهرٍ، وم من صيام ه عليه وسلم: (رباطُ شهرٍ خيرال ه صلالدرداء قال: قال رسول ال وعن أب

أمن من الفزع الاكبرِ، وغُدِي عليه برزقه، ورِيح من الجنة، ويجرِي عليه أجر المرابِط، حت يبعثَه اله)(الطبران، وصححه

الألبان ف صحيح الجامع: 3479).

بل إن من مات مرابطاً ف سبيل اله فله بل يوم أجر صيام شهر وقيامه إل أن يبعثه اله،

فعن سلْمانَ الْخَيرِ، عن رسولِ اله صلَّ اله علَيه وسلَّم قَال: (من رابطَ يوما ولَيلَةً ف سبِيل اله كانَ لَه كاجرِ صيام شَهرٍ

وقيامه، ومن مات مرابِطًا اجرِي لَه مثْل ذَلكَ من اجرِ، واجرِي علَيه الرِزْق، وامن من الْفَتَّانِ)(النسائ: 3167)، وصححه

.الألبان

فحري بالمرابط أن لا يتذمر من طول الحراسة، ولا من شدتها، ولا يقول أريد الجهاد ولا أريد الرباط والانتظار، فقد قال عليه

انَ فك ،ةاسرالح انَ فنْ كا ،اهقَدَم ةرغْبم ،هسار ثشْعا ،هال بِيلس ف هسنَانِ فَرذٍ بِعدٍ آخبعل الصلاة والسلام: (..طُوب

الحراسة، وانْ كانَ ف الساقَة كانَ ف الساقَة، انِ استَاذَنَ لَم يوذَنْ لَه، وانْ شَفَع لَم يشَفَّع)(البخاري: 2286).

فالمجاهد الحق خرج ف سبيل اله، وطاعة أميره من طاعة اله، فهنيئاً لمن اصطفاه اله ليحفظ حوزة الدين، ويحرس عبادة

المؤمنين، إنه شرف ما بعده شرف.

المصادر:


