
تاله! إنّ للحديث عن العهد الم رهبةً ف القلب، وخشوعا ف النفس!

فلله أعبدٌ وإماء وضحتهم شمس مة، وأنهكَ أجسادهم العذاب ف سبيل اله!

وفدًا لذلك الصوت الجهوري المنبعث من تحت دروع الحديد وقد صهرها وهج الصيف: «أحدٌ أحد».

وسحقًا وألف لعنة عل من أنفذ الحربة ف جسدك الطاهر لأنكِ آمنت باله يا «سمية».

مدخل:

مؤمن م ثالث: سعد بن أب وقاص الزهري رض اله عنه أسلم ف أيام الإسلام الأول، وهو شاب ف السابعة عشرة من

عمره[1] يقول: مثت سبعة أيام وإن لثلث الإسلام[2]. وكان عل رأس فريق من المسلمين يتخفون ف شعاب مة لإقامة

النَّاس مَتَخَطَّفن يضِ تَخَافُونَ ارالا فُونَ فعتَضسم يلقَل نتُموا إذْ اراذْكو} :ه تعالغيره نزل قول ال الصلاة، وفيه وف

فَآواكم وايدَكم بِنَصرِه ورزَقَم من الطَّيِباتِ لَعلَّم تَشْرونَ} [الأنفال: 26]، وعندما اصطدموا بالمشركين كان أول دم أهريق

ف سبيل اله عل يديه. وحين أشار نب اله صل اله عليه وسلم عل أصحابه الذين لم يستطع أن يمنعهم من أذى قريش

ف ًة ولم يهاجر متحمم ه عليه وسلم فال صل صحبة النب ه عنه فال سعدٌ رض الحبشة؛ بق إل بالهجرة الأول

سبيل اله ما يلقاه من الأذى، وقد اجتهدَت امه ف رده عن الإسلام بطريقة قاسية، لنه استعص عل ذلك، مع بره بها، وفيه

مجِعرم َا إلمهعفَلا تُط لْمع لَكَ بِه سا لَيم ِتُشْرِكَ بدَاكَ لاهإن جنًا وسح هدَيالانَ بِونَا الإنسيصوو} :ه تعالنزل قول ال

فَانَبِىم بِما كنتُم تَعملُونَ} [العنبوت: ٨].

هاجر مع رسول اله صل اله عليه وسلم إل المدينة، وشهد المشاهد كلها معه، ومنها بدر والحديبية، وبلاؤه ف احد لا

يخف، وكان من فرسان المسلمين، ومن حراس النب صل اله عليه وسلم، وحين أصابه مرض استأذن النب صل اله

عليه وسلم أن يوص بماله كله، فأشار عليه النب صل اله عليه وسلم بالثلث، ومات النب صل اله عليه وسلم وقد شهد

له  بالجنة، وف دولة أب بر الصديق رض اله عنه كان سعدٌ صاحب الرأي والمشورة.

ره علسر الفرس، وفتح المدائن، وأممعركة القادسية، ف جيش المسلمين ف ه عنه علال مر بن الخطاب رضره عوأم

العهد الم التربية الإيمانية ف
اتب : فايز الزهرانال

التاريخ : 31 يناير 2016 م

المشاهدات : 7987



العراق، فعمر الوفة، ثم اتهمه أهلها زورا وجهً بأنه لا يحسن الصلاة! وهل مثل سعدٍ يجهل الصلاة؟! فرجع إل المدينة.

وجعله عمر من أصحاب الشورى الستة، وأمر بأن يستعين الخليفة من بعده به.

ثم أمره عثمان رض اله عنه عل الوفة مرة أخرى.

وحين وقعت الفتنة اعتزلها هذا الأمير العملاق، وسن حمراء الأسد وبق فيها، وأثن عل موقفه هذا أمير المؤمنين عل بن

أب طالب رض اله عنه. ثم مات سنة خمس وخمسين محسنًا ظنه باله، قال لابنه وهو عل فراش الموت: لا تبكِ؛ فإن اله

لا يعذبن أبدًا، وإن من أهل الجنة[3].

تأمل ‐ أيها القارئ الريم ‐ الخط الزمن لحياة هذا الصحاب الم؛ فبرغم التحولات الحادة ف حياته إلا أنّ جذوة الإيمان

مستمرة الوهج، لا تخبو ولا تنطف ف أي مرحلة منها، فتجده ف مراهقته متخفيا ف شعاب مة صافا قدميه يصل له، ثم

هو صابر صامدٌ أمام موقف والدته منه، ثم هو جندي ف جيش المسلمين كأحسن ما ترى ف الجندية إخلاصا وثباتًا

وإقداما، ثم هو الرجل المتواضع الذي لم تغره فتنة المال، فهو ينفقه ف سبيل اله، ثم هو صاحب الرأي ف دولة الإسلام، ثم

هو القائد العسري ف المعارك، ثم هو الأمير المدن وبان الأمصار، ثم هو يترك الإمارة لشغب الرعية عليه، ثم هو الأمير

مرة أخرى، ثم هو صاحب الغنم ف الشعاب بعيدًا عن الفتنة متورعا عن الدماء، ثم يقض بقية حياته عابدًا متنسا بعيدًا عن

الأضواء.

لقد كان الإيمان ف قلب سعد رض اله عنه دليً له ف كل أحواله، وثباته عليه كان سمةً له ف كل ظروف حياته، لا الأذى

صده عن دين اله، ولا فتنة الجاه ولا المال ولا الأضواء خطفته عن مستلزمات إيمانه، ولم تن البيئات المختلفة الت عمل

حين قوتهم وف حين استضعاف المسلمين وف مستوى إيمانه. لقد عاش سعد وهو متمسك راسخ الإيمان ف بها مؤثرة عل

حين دولتهم وف حين فتنتهم.

!رحماك يا رب

كل أصحاب النب ء مشترك فه عنه وإنما هو شال وقاص رض شخصية سعد بن أب ا فن هذا الأمر محصورلم ي

التأمل والنظر إذا اعتبرنا سعد بن أب وإن هذا الأمر ليستدع ،ه تعاللقوا ال ة حتم ه عليه وسلم الذين رباهم فال صل

وقاص رض اله عنه أحد مخرجات التربية الإيمانية ف العهد الم. وف هذه الأسطر بإذن اله؛ سنسلط الضوء عل ركائز

التربية الإيمانية ف العهد الم الت أخرجت لنا سعدًا وإخوانه.

:العهد الم ركائز التربية الإيمانية ف

الركيزة الأول: التربية عل استصحاب مشاهد الآخرة:

قال ابن القيم رحمه اله: قالوا: وإذا خلا القلب من ملاحظة الجنة والنار، ورجاء هذه والهرب من هذه: فترت عزائمه،

وضعفت همته، ووه باعثه، وكلما كان أشدّ طلبا للجنة، وعمً لها: كان الباعث له أقوى، والهمة أشد، والسع أتم. وهذا

أمر معلوم بالذوق[4].

لقد كانت سور القرآن الريم المية تتنزل حافلة بتصوير اليوم الآخر وأهواله وحسابه وجزائه. ولقد كان النب صل اله

أن دار الدنيا ما ه الآخرة لهم وما أعده لغيرهم، وإل ه فما أعده ال الدوام ‐ إل عليه وسلم يلفت انتباه أصحابه ‐ عل

إلا المرحلة الأول من حياة الإنسان ستعقبها حياة البرزخ ثم المرحلة الأخيرة الآخرة؛ فإما جنة أو نار: {افَلا يعلَم إذَا بعثر ما

ف الْقُبورِ 9 وحصل ما ف الصدُورِ 10 إنَّ ربهم بِهِم يومئذٍ لَّخَبِير} [العاديات: ٩ ‐ ١١]، ويلفت انتباههم إل أن الحياة

الآخرة تتم صياغتها ف الدنيا من خلال الإيمان والعمل والسلوك: {الْقَارِعةُ 1 ما الْقَارِعةُ 2 وما ادراكَ ما الْقَارِعةُ 3 يوم يونُ

نا مما7 و ةياضر يشَةع ف و6 فَه ازِينُهوم ن ثَقُلَتا ممنفُوشِ 5 فَاالْـم نهالْعك الونُ الْـجِبَتثُوثِ 4 وباشِ الْـمالْفَرك النَّاس

خَفَّت موازِينُه 8 فَامه هاوِيةٌ 9 وما ادراكَ ما هيه 10 نَار حاميةٌ} [القارعة: ١ ‐ ١١]، مما جعل الصحابة رض اله عنهم



يحاسبون أنفسهم ويدققون ف سلوكهم وأعمالهم.

وحين كانت قريش تتسلط عل المستضعفين من الذين آمنوا ف سنوات الدعوة الأول، كان نب اله صل اله عليه وسلم

يذكرهم بأن هذه الآلام وتلك العذابات ستزول قريبا بمجرد أن ينتقلوا إل الدار الآخرة: «صبرا آل ياسر! فإن موعدكم

الجنة»، حيث كان بنو مخزوم يخرجون بعمار بن ياسر وأبيه وأمه رض اله عنهم إذا حميت الظهيرة، يعذبونهم برمضاء

مة[5]. إن الحياة لا تنته عند شهادة الحاضر القريب، المملوء بالمعاناة والمأساة، فهناك ‐ ف الآخرة ‐ سيشهد أولئك

المســتضعفون النصــر والفــرج والتنيــل بالطغــاة الذيــن لا يريــدون ســوى الصــدّ عــن هــذا الإيمــان حيــن امتلأت بــه قلــوب

نذَر[المسد: ٣ ‐ ٥]، {و {ٍدسن مم لبا حجِيدِه طَبِ 4 فالَةَ الْـحمح تُهارامبٍ 3ولَه ا ذَاتنَار َلصيس} المستضعفين

ضرالا فجتَر موا 13 ييملا اذَابعو ةا ذَا غُصامطَعا 12 ويمحجو اننَا ا11 إنَّ لَدَي ًيقَل ملْهِهمو ةمالنَّع لوا ذِّبِينالْـمو

والْـجِبال وكانَتِ الْـجِبال كثيبا مهِيً} [المزمل: ١١ ‐ 14].

إنّ من يؤمن بأن بعد الموت حياة أخرى سيعمل لها ولا شك، وأما إذا استقر الإيمان بالآخرة ف قلب المؤمن فإنه لن ينظر

إل الدنيا بل ما فيها من نعيم ومتاع وأموال وقصور وشهوات ولذائذ، وبل ما فيها من معاناة ومأساة وعذابات وتجويع

واستضعاف.. لن ينظر إليها بعين سوى عين الاحتقار، ولن تنصب اهتماماته وطموحاته وحساباته عل شء سوى الآخرة:

{وما هذِه الْـحياةُ الدُّنْيا إ لَهو ولَعب وإنَّ الدَّار الآخرةَ لَهِ الْـحيوانُ لَو كانُوا يعلَمونَ} [العنبوت: 64]، وحين يون الإيمان

ه وجنته، حيث يرى المؤمن أن حياته الدنيا ها لرضا القلب المؤمن فإن سلوكه سيستقيم طلب ا فباليوم الآخر حاضر

الفرصة الوحيدة لنيل ما أعده اله ف الجنة.

ه عليه وسلم علال ه صلال أوقات متفرقة يريدون مبايعة نب قلائل ف قَدِم أفراد سنوات الدعوة الأول ة.. وفم ف

الإسلام ونبذ الشرك، وهم يعلمون تبعات هذا القرار من أذى ومفارقة قوم وتخفٍ وغيره؛ فيسألون رسول اله صل اله عليه

وسلم: وما لنا؟ فلا يزيد عل أن يقول: «لم الجنة»، لا عوض ف مة، ولا مرغبات ولا محفزات سوى الوعد بالجنة والنجاة

.العهد الم التربية النبوية للمسلمين ف من النار.. لقد كانت قضية اليوم الآخر حاضرة ف

أفاضت السور المية الت كانت تتنزل تباعا ف العهد الم بأحوال الآخرة ومشاهد القيامة، ولم ين سبب ذلك إنار

المشركين للبعث والحساب فحسب، بل ثمت سبب الآخر وهو التذكير الدائم للمسلمين بهذه الأحوال والمشاهد لتون

ضابطة لسلوكهم محفزة لهم عل مزيد من العمل الصالح والثبات عليه، ولتون حاضرة ف أذهانهم حين يصبحون وحين

يمسون.

ولقد تللت تربية النب صل اله عليه وسلم لأصحابه عل الإيمان باليوم الآخر بالنجاح، وكانوا عل قدر عالٍ من اليقين،

قال عبداله بن مسعود رض اله عنه للتابعين: لأنتم أكثر عمً من أصحاب رسول اله ولنهم كانوا خيرا منم؛ كانوا أزهد

شربوا الإيمان باليوم الآخر فالسلوك بين أولئك الذين ا بير فيما بعد فالآخرة[6]. وظهر الفرق ال الدنيا وأرغب ف ف

بِهِمير ف مفَه مهقُلُوب تتَاباررِ والآخ موالْيو هنُونَ بِالمولا ي ذِنُكَ الَّذِينتَىسا يقلوبهم وبين أناس آمنت ألسنتهم لا غير: {إنَّم

يتَرددونَ} [التوبة: 45].

الركيزة الثانية: التربية عل الالتزام بالصلاة وتعظيم قدرها:

قال يونس بن عبيد رحمه اله: خصلتان إذا صلحتا من العبد صلح ما سواهما من أمره: صلاته، ولسانه[7].

منذ الدقائق الأول الت يدخل فيها المسلم ف دين اله يأمره النب صل اله عليه وسلم بالصلاة ركعتين قبل غروب الشمس

وركعتين قبل طلوعها، ثم فرضت الصلوات الخمس ف حادثة الإسراء والمعراج. الصلاة من أول ما فُرِض عل المسلمين

بمة، قال الواقدي: أجمع أصحابنا أن أول من استجاب لرسول اله صل اله عليه وسلم من أهل القبلة: خديجة، ثم كان

أول شء فرض اله من شرائع الإسلام عليه بعد الإقرار بالتوحيد والبراءة من الأوثان: الصلاة[8]. ونالت مزيد عناية إلهية



حيث قام جبريل بتعليم النب صل اله عليه وسلم الوضوء والصلاة، وكانت تعدّ العمل الأكثر دلالة عل صلة الإنسان بربه

وحبه إياه وخوفه منه وتعلّق قلبه به. وكان النب صل اله عليه وسلم إذا حضرت الصلاة خرج إل شعاب مة، وخرج معه

عل بن أب طالب رض اله عنه مستخفيا من أبيه أب طالب ومن جميع أعمامه وسائر قومه، فيصليان الصلوات فيها، فإذا

أمسيا رجعا[9]. قال ابن إسحاق: وكان أصحاب رسول اله صل اله عليه وسلم إذا صلوا ذهبوا ف الشعاب، فاستخفوا

بصلاتهم من قومهم، فبينا سعد بن أب وقاص ف نفر من أصحاب رسول اله ف شعب من شعاب مة، إذ ظهر عليهم نفر

من المشركين وهم يصلون، فناكروهم وعابوا عليهم ما يصنعون حت قاتلوهم، فضرب سعد بن أب وقاص يومئذٍ رجً من

المشركين بلَح بعير، فشجه، فان أول دم أهريق ف الإسلام[10].

ويتملك العجب حين تتخيل أولئك الثلّة المؤمنة رض اله عنهم وقد حضرتهم الصلاة، وهم ف خوف وسرية، فيتسللون

إل الشعاب والأودية عبر مجموعات صغيرة، يتلفتون يمنة ويسرة، فيقوم أحدهم يرقُب الأوضاع من مسافة؛ ليصف الباقون

نَة، ما نصله عنه: استخفينا بالإسلام سال هو نوبته! قال سعيد بن زيد رض خاشعين ذاكرين، ثم يصل ،ه تعالأقدامهم ل

إلا ف بيت مغلق أو شعب خالٍ، ينظر بعضنا لبعض. وف رواية للبلاذري أن النب صل اله عليه وسلم وأصحابه كانوا إذا

جاء وقت العصر تفرقوا ف الشعاب فصلوا، فرادى ومثن، فبينما رجلان من المسلمين يصليان ف أحد شعاب مة إذ هجم

عليهم رجلان من المشركين كانا فاحشين فناقشوهما ورموهما بالحجارة ساعة، حت خرجا فانصرفا[11].

فلما اتخذ النب صل اله عليه وسلم دار الأرقم مقرا لدعوته، أصبحت الصلاة أحد الأعمال المقامة فيها.

ا. إنها التربية علا لازمه عليهم فرضكتبها ال هذا الجهد والترقب والتخوف والتسلل والتحري.. كله لأجل إقامة الصلاة الت

الشعيرة الأساس الت تربط الأرض بالسماء، والعبد بسيده، والمخلوق بخالقه، فيستمدّ منها الأمن والقوة والاستقرار والهداية

والثبات والتوفيق ويستمد منها الحياة {قَدْ افْلَح الْـمومنُونَ 1الَّذِين هم ف صلاتهِم خَاشعونَ} [المؤمنون: ١، ٢].

فـ الـوقت الـذي وصـلت فيـه قريـش إلـ مسـتوى سـي مـن التنـر لـدين إبراهيـم عليـه السلام، فسـاءت قيمهـا وأخلاقهـا

وتصوراتها.. ف الوقت ذاته كانت تلك الثلّة تنخلع من الأرض لترتبط بالسماء فتبن تصوراتها وإيمانها وقيمها وأخلاقها. لقد

تعرفها وتألفها. كانت تلك الصلاة تبن كانت قريش ا غير تلك التكانت تلك الصلاة تصنع منهم ذواتًا أخرى وشخوص

شَاءالْفَح نع لاةَ تَنْهلاةَ إنَّ الصالص مقاتَابِ وْال نكَ مإلَي وحا ام اتْل} :قيمهم وإيمانهم وتُشربهم الفضائل والمعال

والْـمنرِ} [العنبوت: 45]، ولقد كان منظر رسول اله صل اله عليه وسلم وهو قائم يصل عند العبة ملهما لأصحابه

مثلما كان موجعا لقريش.

وحين واجهت المسلمين موجةٌ قوية تريد صدّهم عن هذا الدين الجديد الذي غيرهم؛ كانت التربية عل إقامة الصلاة ه ذلك

السدّ المنيع من الانجراف ف هذه الموجة: {كَّ لا تُطعه واسجدْ واقْتَرِب} [العلق: 19].

وحين كان المسلمون مأمورين بالعفو عن أذى قريش وعدم الاصطدام بهم أو الانتقام منهم {كفُّوا ايدِيم} [النساء: ٧٧]؛

كانت التربية عل إقامة الصلاة تسهم بشل كبير ف تخفيف تلك المعاناة والضيم، من خلال ترشيد انفعالات المسلمين

وتسين نفوسهم وتهدئة ثائرتهم. لقد كانت إقامة الصلاة ‐ ولا تزال ‐ تخفف من الضغوطات وتعيد النفس إل خطها

الانفعال المعتاد: {إنَّ الإنسانَ خُلق هلُوعا 19 إذَا مسه الشَّر جزوعا 20 وإذَا مسه الْـخَير منُوعا 21 إ الْـمصلّين} [المعارج:

٩١ ‐ ٢٢]، ذلك أن الاستقرار النفس له تأثيره الإيجاب ف رفع مستوى التدين والارتقاء ف سلّم الإيمان؛ الأمر الذي كانت

الصلاة تصنعه ف نفوس أهلها.

إن التربية عل تعظيم الصلاة المفروضة والعناية بها وإقامتها لم تن ف العهد الم مفردة من مفردات التربية الإيمانية،

وإنما ه منطلق للتربية الإيمانية وركيزة من ركائزها، ومنها تتفرع المفردات التربوية. لقد كانت مصدرا من مصادر التربية

الإيمانية، غير أنه مصدر ربان يترق المصل فيه سلم العبودية والإيمان وتسمو به نفسه ف سماء الطهر والزكاء والنقاء.



وإن عل المربين اليوم أن ينظروا إل الصلاة المفروضة من زاوية الركائز؛ وليس من زاوية المفردات، وأن يعيدوا التأمل

جيدًا ف الشواهد والدلائل عل ذلك.

الركيزة الثالثة: التربية عل مبدأ الأخوة الإيمانية:

جاء الإسلام للناس كافة، لم تحمله عشيرة دون أخرى، ودعا النب صل اله عليه وسلم الناس من جميع القبائل إل الإيمان؛

فأبو بر من تيم، وعثمان بن عفان: أموي، والزبير بن العوام: أسدي، وعبداله بن مسعود: هذل، وعثمان بن مظعون:

جمح، وخباب بن الأرت: حليف بن زهرة، وبلال بن رباح: عبد حبش، وأسماء بنت عميس: خثعمية، وعمار بن ياسر:

.مذحج

لقد شعر المؤمنون حين دخلوا ف الإسلام أن المجتمع الذي يعيشون فيه تحت راية العشيرة والقبيلة والمدينة ليس صالحا

لأن تربطه بهم وشائج وأواصر، فأبدلهم اله الأخوة الإسلامية، حيث ربط الإيمان بينهم بروابط أرق وأعمق من روابط

المجتمع والنسب.

ولقد كان اجتماعهم ببعضهم ومحبتهم لبعضهم متعلقًا بسبب واحد ورابط واحد وهو الإيمان، ولا شء غير الإيمان.

إن التربية الإيمانية المية لم تغفل الجانب الإنسان ف أولئك الثلة المؤمنة الت قطعت وشائج القرب والعشيرة، بل إنها

ف والاجتماع ه، وذلك أن المؤمن يجد سنده النفستقوية الإيمان بال بير فله أثره ال لتؤكد أن هذا الجانب الإنسان

إخوانه المؤمنين. وحين تلب الحاجة النفسية للاجتماع والحب والأخوة؛ فإنّ ما يتلقونه أثناء ذلك من مسائل الإيمان ليجد

قلبا مفتوحا وعقً قابً لها، فيلتقون عل طاعة اله ورسوله ويتناصرون عل ذلك. لقد كانت اجتماعاتهم معمورة بالطاعة،

قال ابن عباس رض اله عنه ف قوله تعال: {ولا تَجهر بِصلاتكَ ولا تُخَافت بِها وابتَغ بين ذَلكَ سبِيً} [الإسراء: 110] نزلت

ورسول اله صل اله عليه وسلم مختف بمة، كان إذا صل بأصحابه رفع صوته بالقرآن، فإذا سمعه المشركون سبوا

القرآن ومن أنزله ومن جاء به»[12]، ولم تن تلك الأخوة لمجرد الإيناس والترفّه.

:العهد الم وهنا تبدو ظاهرتان ف

ه أعلم ‐ أقل رتبة من عقد المؤاخاة المشهور بعد الهجرة، أي أنها مؤاخاة مقصورة علوال ‐ المؤاخاة؛ وه :الأول

المؤازرة والمواساة والعون والتذاكر والمدارسة لتاب اله، دون التوارث وتقاسم المال. قال ابن حجر رحمه اله: وقصة

المؤاخاة الأول أخرجها الحاكم من طريق جميع بن عمير عن ابن عمر رض اله عنه: «آخ رسول اله صل اله عليه

وسلم بين أب بر وعمر، وبين طلحة والزبير، وبين عبدالرحمن بن عوف وعثمان، وذكر جماعة؛ قال: فقال عل: يا رسول

اله! إنك آخيت بين أصحابك فمن أخ؟ قال: (أنا أخوك)»، وإذا انضم هذا إل ما تقدم تقوى به[13]. وف قصة إسلام عمر

بن الخطاب رض اله عنه: أن سعيد بن زيد وزوجه فاطمة بنت الخطاب كان يتردد عليهما خباب بن الأرت رض اله عنه

يقرئهما القرآن[14]. وف قصة سعد بن أب وقاص رض اله عنه السابقة أنه ذهب وبعض الصحابة يصلون ف الشعاب.

إنّ لهذه الأخوة الخاصة دورا كبيرا ف الثبات عل الإيمان، والتقوية والعزيمة عل طاعة اله ورسوله صل اله عليه وسلم،

حيث تشل تلك المؤاخاة لدى الأفراد انتماء قويا للفرة الت انضووا تحت رايتها والمعتقد الذي ألّف بينهم؛ فتقوى العزائم

وتشتد الأواصر ويترسخ الثبات.

الثانية: دار الأرقم بن أب الأرقم. وهو الأرقم المخزوم رض اله عنه من السابقين إل الإسلام ومن عقلاء قريش وشبابها،

كان عمره حين بعث اله نبيه سبعة عشر عاما تقريبا، وداره تقع بالقرب من الصفا، حيث تثر هناك حركة الحجاج

والزوار[15]، اختارها رسول اله صل اله عليه وسلم ليجتمع فيها بالمسلمين سرا، فيتلو عليهم آيات اله ويزكيهم ويعلمهم

التاب والحمة؛ وليؤدي المسلمون عبادتهم وأعمالهم، ويتلقوا ما أنزل اله عل رسوله صل اله عليه وسلم وهم ف أمن

وسلام؛ وليدخل من يدخل ف الإسلام ولا يعلم به الطغاة من أصحاب السطوة والنقمة[16].



ة وعمق التربية، حيث يجتمع النزاع من العشائر والقبائل فه عنه محضنًا يجمع بين دفء الأخوال كانت دار الأرقم رض

ان خاصٍ لا يجمعهم سوى الإيمان وواجباته، فيتلقون دروس التربية الإيمانية، ويقيمون العبادات والأعمال، ويواسم

بعضهم بعضا بما يحتاجونه. لقد كان ذلك المحضن الإيمان هو البديل عن كل صلات القرب وروابط العشيرة وعلائق

القبيلة.

لا تربية إيمانية دون محضن يستنشق فيه المترب نقاء الإيمان، ويتروى فيه من شريعة الإسلام، ويتدثر فيه بلحاف الأخوة

الإسلامية.. إنه المجتمع الصغير الجديد، البديل عن مجتمع الرذائل والخطايا، ومهما احتاج المؤمن إل مجتمعه البير:

مجتمع القبيلة أو العشيرة أو الح؛ فلا بدّ من محضن يأوي إليه يتزود فيه من الإيمان، ويقتبس فيه من وهج الأخوة. والآيات

المية جاءت تحث عل ذلك ف إشارات متفرقة: {وإذِ اعتَزلْتُموهم وما يعبدُونَ إ اله فَاۇوا إلَ الْهفِ ينشُر لَم ربم من

رحمته ويهيِ لَم من امرِكم مرفَقًا} [الهف: 16]، {واصبِر نَفْسكَ مع الَّذِين يدْعونَ ربهم بِالْغَدَاة والْعش يرِيدُونَ وجهه ولا

تَعدُ عينَاكَ عنْهم تُرِيدُ زِينَةَ الْـحياة الدُّنْيا ولا تُطع من اغْفَلْنَا قَلْبه عن ذِكرِنَا واتَّبع هواه وكانَ امره فُرطًا} [الهف: 28].

إنّ الرابطة الإيمانية ف مة أسهمت ف ترسيخ مفاهيم الإيمان وواجباته ف قلوب أصحابها، وأحدثت نتائج مبهرة طوال

تاريخ الدعوة.

الركيزة الرابعة: التربية عل قيام الليل:

قال رسول اله صل اله عليه وسلم: «عليم بقيام الليل فإنه دأب الصالحين قبلم، وقربة إل اله تعال، ومنهاة عن الإثم،

وتفير للسيئات، ومطردة للداء عن الجسد»[17].

هذا الحديث يختصر فضائل قيام الليل، فهو شعار الصالحين من الأمم وعاداتهم، وهو قربة له تعال يرفع اله به الدرجات

ويحط به السئات، وهو كذلك ينه عن الإثم؛ وهذه الأخيرة ه المقصودة هنا من الاستدلال، فإن قيام الليل بالصلاة وقراءة

القرآن والذكر والدعاء والاستغفار تسهم ف الارتقاء الإيمان وتهذيب النفس واستقامتها وتورعها عن المآثم والخطايا. إنها

ه وحبال قلبه حب التجرد والإخلاص، وتغرس ف ترفع من مستوى الرقابة الإيمانية الذاتية، وتزيد من قدرة المؤمن عل

ًد ليتستسهل هجر الفرش الوثيرة والزوجة الأثيرة للتهج والآثام. إن النفس الت ه من المعاصطاعته وكراهية ما يبغضه ال

يصعب عليها اقتراف الخطايا والآثام نهارا.

كانت الوصية بقيام الليل من السنوات الأول للدعوة الإسلامية. قال ابن عباس رض اله عنه: كان أول ما أنزل من القرآن

{اقْرا بِاسم ربِكَ الَّذِي خَلَق} [العلق: ١]، ثم {ن«} [القلم: ١]، ثم {يا ايها الْـمزمل} [المزمل: ١]...[18].

إ لاللَّي 1 قُم لمزا الْـمهيا اه عليه وسلم وأصحابه: {يال صل النب بفرض قيام الليل عل العهد الم ف جاء الأمر الربان

قَليً 2 نّصفَه اوِ انقُص منْه قَليً 3 او زِد علَيه ورتّل الْقُرآنَ تَرتيً} [المزمل: ١ ‐ ٤]، قالت عائشة رض اله عنها: إن اله

عز وجل افترض قيام الليل ف أول هذه السورة. فقام نب اله صل اله عليه وسلم وأصحابه حو. وأمسك اله خاتمتها

اثن عشر شهرا ف السماء. حت أنزل اله ف آخر هذه السورة التخفيف. فصار قيام الليل تطوعا بعد فريضة[19]. إنك

تربية الصحابة عل مهم للغاية ف ا. إنه أمرا واجبتتحدث عن سنة كاملة من ثلاث عشرة سنة؛ كان قيام الليل فيها فرض

الإيمان وتثبيتهم عليه، وله حمة جليلة ف ذلك، أبانه ف كتابه حيث قال: {إنَّا سنُلْق علَيكَ قَو ثَقيً} [المزمل: ٥] أي إن

هذا القرآن بما فيه ثقيل ف نزوله، ثقيل ف العمل به[20]، قال الحسن: إنّ الرجل ليهذّ السورة، ولن العمل بها ثقيل، وقال

ما يعينه عل والحدود[21]. فاحتاج المؤمن إل ه فرائضه وحدوده، وقال مقاتل: لما فيه من الأمر والنهوال قتادة: ثقيل

القيام بواجبات القرآن الإيمانية والأخلاقية؛ فوجه ربنا سبحانه إل قيام الليل؛ ذلك أن قيام الليل بالصلاة والقرآن أكثر

مواطأة بين القلب واللسان[22] فينتفع المصل بذلك: {إنَّ نَاشىةَ اللَّيل ه اشَدُّ وطْىا واقْوم قيً} [المزمل: ٦] قال قتادة:

أثبت للخير وأحفظ للقراءة[23].



وكما أنّ قيام الليل ينه عن الإثم ويعين عل القيام بواجبات الدعوة الإسلامية؛ فهو أيضا يرب المؤمن عل إخلاص العمل

له والتجرد من حظوظ الدنيا والرغبة فيما عند اله: {تَتَجافَ جنُوبهم عن الْـمضاجِع يدْعونَ ربهم خَوفًا وطَمعا ومما

رزَقْنَاهم ينفقُونَ} [السجدة: 16].

لأجل ذلك كله فرض اله عل تلك الثلّة المؤمنة رض اله عنهم قيام الليل سنة كاملة حت انتفخت أقدامهم، ليون بناؤهم

الإيمان بناء متينًا صلبا متماسا، لا تزعزعه الأهواء ولا الفتن ولا الرزايا ولا الشهوات، ويخرج من مدرسة الليل الخاشع

أعمدةُ الدعوة الإسلامية وقيادات الجهاد وحاملو رايات الفتح.

لقد كانت التربية عل قيام الليل تلبية للحاجة الملحة إل العصمة من الشبهات والشهوات، والثبات عل الدين ف وقت

المحن والابتلاءات.

وكأن بسالم مول أب حذيفة رض اله عنه قائما ف حجرته، وبصوت خف لا ياد يسمع؛ يرتّل كلام اله تجلله الرهبة

والخشوع، وكأن بأب بر رض اله عنه ف فناء منزله صافا قدميه يطيل الصلاة ودموعه تتحدر عل لحيته.. إنك لا تتحدث

عن حوادث طارئة أو مفردة مؤقتة.. إنك تتحدث عن عادة القوم. «ولا شكّ أن ف امتحانهم ف هجر الفرش ومقاومة النوم

المجاهدة، وتحريرهم من الخضوع لأهواء النفس، تمهيدًا لحمل زمام القيادة والتوجيه ف ومألوفات النفس لتربيتهم عل

عالمهم، إذ لا بدّ من إعداد روح عالٍ لهم، وقد اختارهم اله تعال لحمل رسالته، وائتمنهم عل دعوته، واتخذ منهم شهداء

عل الناس، فالعشرات من المؤمنين ف هذه المرحلة التاريخية كانت أمامهم المهمات الجسيمة ف تعديل مسار البشرية،

مهنُوبج َافمهمة عظيمة لا يقوم بها إلا الذين {تَتَج ه وطاعته. وهوإنقاذها من الانحرافات الخطيرة، وتسديدها نحو توحيد ال

عن الْـمضاجِع يدْعونَ ربهم خَوفًا وطَمعا} [السجدة: 16]»[24]، فتأمل كيف يتم إعداد المؤمنين وتربيتهم!

وحين انتهت الحاجة من فرض قيام الليل ونسخه إل التطوع؛ لم يجد الصحابة الرام مساغًا لترك تلك المناجاة اللذيذة مع

صياغة الإيمان والثبات عل العمل، وبقيت التربية الذاتية الليلية تعمل عملها ف م وبقربهم وتلاوة كلامه، فنُسخ الح

الطاعة والاستزادة من الخير.

الركيزة الخامسة: التربية عل ترك الفواحش والبائر:

قال رسول اله صل اله عليه وسلم: «اتق المحارم تن أعبد الناس»[25].

طريق مختصرة ف التربية الإيمانية، ووسيلة متحققة لغاية العبودية.

لقد كان واضحا من بداية شروق شمس الإسلام أن اله سبحانه وتعال يره الفواحش والبائر، وأنّ تركها واجتنابها من

َنسنُوا بِالْـحسحا الَّذِين زِيجيتميزهم عن المشركين: {و سمات المؤمنين البارزة، ومن علامات المهتدين والمحسنين الت

31 الَّذِين يجتَنبونَ كبائر الإثْم والْفَواحش إ اللَّمم إنَّ ربكَ واسع الْـمغْفرة} [النجم: 31، 32]. ولقد ظللت مندهشًا من وضوح

صورة الإسلام لدى أصحاب النب صل اله عليه وسلم ف مة بينما لا يزال ف سنواته الأول من التوين. يبدو ذلك جليا

ف قول جعفر بن أب طالب رض اله عنه وهو يخاطب النجاش، ومما قاله: وامرنا بالف عن المحارم والدماء، ونهانا عن

الفـواحش وقـول الـزور وأكـل مـال اليتيـم وقـذف المحصـنات[26]. وكـانت قريـش آنـذاك قـد غرقـت فـ وحـل الفـواحش

رمالا ي هإنَّ ال ا قُلنَا بِهرما هالنَا واءا آبهلَيدْنَا عجشَةً قَالُوا ولُوا فَاحإذَا فَعا منها {ووالموبقات، واستطاعت أن تشرعن جزء

بِالْفَحشَاء اتَقُولُونَ علَ اله ما لا تَعلَمونَ} [الأعراف: 28]، قال البغوي: وإذا فعلوا فاحشة فنُهوا عنها قالوا: {قَالُوا وجدْنَا

علَيها آباءنَا} قيل: ومن أين أخذ آباؤكم؟ قالوا: {واله امرنَا بِها قُل إنَّ اله لا يامر بِالْفَحشَاء اتَقُولُونَ علَ اله ما لا تَعلَمونَ}

.[27]

إن مقارفة الفواحش والموبقات لتأت عل جبال الإيمان فتنقصها أو تنسفها، وإنّ استمراءها وإلفها يعن جفاف القلب

وخواء الروح، ولا يستطيع من هذه حاله أن يقاوم موجة الطغيان، كيف يقاومها وهو لم يتحرر من اسار شهوته؟! ولا يستطيع



أن يقوم بواجبات الإيمان من طاعة اله ورسوله: {كَّ بل رانَ علَ قُلُوبِهِم ما كانُوا يسبونَ 14 كَّ إنَّهم عن ربِهِم يومئذٍ

لَّـمحجوبونَ} [المطففين: 14، 15].

إن هجر المعاص وترك الذنوب بمثابة إماطة الأذى عن طريق الإيمان، وبمثابة القبض عل قطاع الطريق إل الإيمان،

وبذلك تصبح الطريق سالة مهيأة لمرتادها.

:العهد الم التربية الإيمانية ف العوامل المؤثرة ف

سير الدعوة وتربية النب ة فإنك ترى بوضوح عاملين رئيسين كانا لهما كبير الأثر فم حين تسبر عهد الدعوة الإسلامية ف

صل اله عليه وسلم لأصحابه عل الإيمان:

العامل الأول: الحضور القرآن ف الأحداث والمواقف:

لقد كانت الآيات حاضرة ف المواقف والأحداث تثبت النب صل اله عليه وسلم وتثبت أصحابه وتوجههم إل الأرشد

والأصوب، وتطمئنهم وتسلّيهم، وتبشرهم وتُرضيهم، وتساعدهم وتعينهم، فبينما المستضعفون من المؤمنين ينالهم أذى

السادة والبراء وسخريتُهم والاستخفاف بهم قال اله تعال: {إنَّ الابرار لَف نَعيم 13 وإنَّ الْفُجار لَف جحيم} [الانفطار: 13،

.[14

وحين أب العاص بن وائل أن يعط خبابا رض اله عنه حقّه، وقال ساخرا: فإن إذا مت ثم بعثت جئتن ول ثَم مال وولد،

فأعطيتك؛ أنزل قوله تعال: {افَرءيت الَّذِي كفَر بِآياتنَا وقَال لاوتَين ما وولَدًا 77اطَّلَع الْغَيب ام اتَّخَذَ عندَ الرحمن عهدًا 78

كَّ سنَتُب ما يقُول ونَمدُّ لَه من الْعذَابِ مدا 79 ونَرِثُه ما يقُول وياتينَا فَردا} [مريم: ٧٧ ‐ 80][28].

فَرن كم} :ه تعالفر قال الما يريدون من كلمات ال عل ه عنه مبلغه وأتال وحين بلغ العذاب من عمار بن ياسر رض

ذَابع ملَهو هال نم بغَض هِملَيا فَعدْرفْرِ صْبِال حن شَرن مَلانِ وبِالإيم نئطْمم هقَلْبو رِهكا نم إ هاندِ إيمعب نم هبِال

عظيم} [النحل: 106][29].

وحين عمدت قريش إل أن تعلن إسلامها المشروط بالإجابة عل تساؤلاتهم وبتنفيذ مطالبهم نزلت سورة الإسراء.

با بدينهم أنزل اله تعال سورا أمثال القصص والعنبوت وحين كثر التعذيب والاضطهاد وتقاطر المسلمون نحو الحبشة هر

والروم.

لقد كان القرآن الم حاضرا شاهدًا.

ولا تزال نصوص القرآن حاضرة شاهدة، وإن عل المربين أن يردوا مواقفهم التربوية إليها.

العامل الثان: المعايشة النبوية:

أما نب اله صل اله عليه وسلم فمنذ أنْ أرسله اله، فإنّ عينه لا تغفو عن أصحابه الذين تبعوه عل الخوف الذي عاشوه

والأذى الذي لاقوه، لقد كان صل اله عليه وسلم معهم يثبتهم ويبشرهم ويذكرهم بما أعدّ اله لهم ويمنحهم التفاؤل، لقد كان

دفىا لهم ف زمهرير الابتلاء، وموجها لهم ف الشدائد والمحن، ومثبتًا لهم عل إيمانهم.

فهو يمر عل آل ياسر رض اله عنها والسياط تحرق ظهورهم فيقول: صبرا آل ياسر فإن موعدكم الجنة[30].

وحين أتاه خباب بن الأرت رض اله عنه شاكيا يطلب منه الدعاء، قعد صل اله عليه وسلم وهو محمر وجهه، فقال: «لقد

كان من قبلم يمشَط بمشاط الحديد ما دون عظامه من لحم أو عصب ما يصرفه ذلك عن دينه، ويوضع المنشار عل مفرق

رأسه فيشَق باثنين، ما يصرفه ذلك عن دينه، وليتمن اله هذا الأمر حت يسير الراكب من صنعاء إل حضرموت ما يخاف إلا

اله والذئب عل غنمه»[31].

عز ه! كنا فه عليه وسلم فقالوا: يا رسول الال صل النب ه عنهم إلال وحين جاء عبدالرحمن بن عوف وأصحابه رض

ونحن مشركون، فلما آمنا صرنا أذلة! فقال: «إن أمرت بالعفو، فلا تقاتلوا»[32].



ولقد كانت دار الأرقم محضنًا يجمع المرب البير صل اله عليه وسلم بأصحابه أتباع دعوته، فيصلون ويتلون القرآن

ويتلقون التوجيه ويفضون بهمومهم ومشاعرهم.

تلك أهم الائز التربوية، وهذه أهم العوامل المؤثرة ف التربية، دونكَ فتأملها. اللهم ارزقنا الهدى والسداد، واجمعنا بنبينا

صل اله عليه وسلم وأصحابه الرام ف جنات النعيم.

 

 

 

البيان 

المصادر:


