
(حديث قدس) "واتَظَالَم ََا فمرحم مَنيب لْتُهعجو نَفْس َلع الظُّلْم تمرح ّنادِي ابا عي"

ف دعوته ومسيرته ونصوصه المقدسة، تأسس الإسلام منذ البداية كدعوة لرامة الإنسان وكثورة ضد الظلم وكنظرية

العدل وعواقب الظلم عل التوحيد وعواقب الشرك، إلا بإلحاحه عل عل ن مقارنة الإلحاح القرآنتملة للعدالة، ولا يمم

الأفراد والأمم.

لقد تأسس الإسلام كثورة ف التاريخ عل الواقع الفري والسياس والحضاري بالعموم، وعل خلاف حركات أو دعوات

"إسلامية" لاحقة كرست جهدها لإلغاء شخصية الفرد وتبيل إنسانيته، فإن هذه الثورة لم تن لتقوم لولا الفرد المؤمن بدعوته

الواثق بذاته وبإنسانيته الاملة.

وبعدما كان مستعبداً للأوثان أو الممالك، ألغ الإسلام بدعوة التوحيد آلهة الأرض من حجر أو بشر، لقد كان التوحيد ميثاق

حرية عقلية وروحانية ومادية قبل أن يون درساً ف العقيدة، وما قامت عليه الثورة ف الأرض من تريم الإنسان بشخصه

ةٌ وِزْرازِرو تَزِر مراراً: "وكلّهم آتيه يوم القيامة فردا" (مريم 95)، "و ومن مسؤوليته عن أفعاله بشخصه أكده النص القرآن

اخْرى" (الأنعام 164).

ولن هذا الائن الذي تحققت إنسانيته ووعيه بذاته ومسؤوليته، ليس كياناً معزولا عن دوره ف المجتمع والتاريخ، ولا هو

"حمامة المسجد" ولا راهب الدير المهموم بخلاصه الفردي، لأن هذا الخلاص مرهون بمسؤوليته الأخلاقية ف واقعه، وبشرف

أمة الظلم
الاتب : أحمد أبازيد

التاريخ : 29 نوفمبر 2016 م

المشاهدات : 5180



"الأمانة" الت حملها الإنسان، ولن يزيل عبء الأمانة عنه أن سلّم عقله أو حريته لسواه، فالشخصية المسلمة قد بدأت

بالإيمان المبن عل الوع "اقرأ"، وعل هذا الوع تدرك موقعها ودورها ف الوجود، وتدرك موقفها من قضية العدالة،

حرية الإنسان وف نقص ف فه الفرد بإنسانيته وذاته، وبالتال وخطيئة القبول والتبرير بالجهل أو التبعية أنها  تناقض وع

إيمانه وف تحمله لمسؤوليته.

وف محمة اله والتاريخ، فلا حجة يمنها أن تسقط واجب الإنسان ف موقفه ضد الظلم، بأي وسيلة تيسرت له، سواء

بسلاحه أو صوته أو قلبه حين ينسدّ عليه الهواء والطرق، "وذلك أضعف الإيمان" هذا صحيح نعم... ولن "المؤمن القوي

خير وأحب إل اله"، لأنه هو المؤمن الذي تقوم عليه الثورة والأمم، وهو الذي يضمن العدالة للإنسان.

وإرسال الأنبياء إل من الرسالات الدينية وتنزيل الوح غاية أول إن قضية العدالة مطلقة ومرتبطة بالإنسان بالمطلق، وه

الإنسان، "لَقَدْ ارسلْنَا رسلَنَا بِالْبيِنَاتِ وانْزلْنَا معهم الْتَاب والْميزانَ ليقُوم النَّاس بِالْقسط" (الحديد 25)، ولا تتأثر قضية

العدالة بالمحبة والراهية، "و يجرِمنَّم شَنَانُ قَوم علَ ا تَعدِلُوا اعدِلُوا هو اقْرب للتَّقْوى"(المائدة 8)، ولا تغيرها طبقة

السلطة والمال، "إنّما أهلكَ من كان قبلم أنّه إذا سرق فيهم الشّريف تركوه وإذا سرق فيهم الضعيف قطعوه" (حديث

موكخْرِجي لَمو الدِّين ف ملُوكقَاتي لَم الَّذِين نع هال ماكنْهر والدين، "لا يالف الأمر بالعدل والقسط اختلاف شريف)، ولا يلغ

من دِيارِكم انْ تَبروهم وتُقْسطُوا الَيهِم انَّ اله يحب الْمقْسطين" (الممتحنة 8).

لا يقوم مجتمع دون ميثاق ‐معلن أو عرف‐ يضمن قدراً من العدالة والمبادئ الأخلاقية الناظمة لوجوده ومعاملاته، إن

الأفراد المؤمنين بقضية العدالة ف المجتمع هم ضميره الأخلاق اليقظ وهم ضمانة حياته واستمراريته أيضاً، "وما كانَ ربكَ

ونَ" (هود 117)، وهذه اليقظة الأخلاقية وتحمل عبء الأمانة والقيام بالمسؤولية الإنسانية فحلصا ملُههاو ىٰ بِظُلْمكَ الْقُرلهيل

رخَي نتُمه، "كالأرض برفض الظلم وحماية الحقوق هو دلالة ومعيار "الخير" لدى الفرد والأمة وهو مقترن ومساوٍ للإيمان بال

امة اخْرِجت للنَّاسِ تَامرونَ بِالْمعروفِ وتَنْهونَ عن الْمنرِ وتُومنُونَ بِاله" (آل عمران 110).

ولن حين يقع الظلم من جماعة أو مجتمع أو دولة ولا تقف بوجهه الحواجز ولا يصرخ بوجهه الغضب المقدس ولا الأيدي

الحرة ولا القلوب الصادقة، حينها يون هذا ظلم الجميع ومسؤولية الجميع ولم يعد ظلم المباشرين له وحدهم، وتتحول

الجماعة إل أمة ظالمة، "واتَّقُوا فتْنَةً لا تُصيبن الَّذِين ظَلَموا منْم خَاصةً واعلَموا انَّ اله شَدِيدُ الْعقَابِ" (الأنفال 25).

"الظلم مؤذن بخراب العمران" كما يقول ابن خلدون، و"اله يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة ولا يقيم الدولة الظالمة وإن

كانت مسلمة" كما يقول ابن تيمية، وحين يغيب الأساس الأخلاق ويتم شرعنة الظلم وتستسيغه الجماعة وتبرره منابر الرأي

َلع انَهنْيب سسا نفَمشفا هاوية، ومآله الانهيار حتماً، "ا كبير عل المصلحون، فإن بنيان الأمة وهم والسلطة ويضمحل

"ينمالظَّال مدِي الْقَوهي  هالو نَّمهنَارِ ج ف بِه ارارٍ فَانْهفٍ هرشَفَا ج َلع انَهنْيب سسا نم ما رانٍ خَيورِضو هال نى متَقْو

(التوبة 109).

تقوم نظرية العدالة القرآنية إذن عل مسؤولية الإنسان ودوره ف الوجود، وعل مطلقية العدالة كغاية للدين وشرط للإيمان

وأساس للحضارة، وعل أن سيادة الظلم وغياب المصلحين والثوار يحل روابط المجتمع ويسقط الدول. وعل أن أمة الظلم

مآلها السقوط والهلاك سواء بالسنن الونية أو الشرعية.

وف أمة الظلم يغدو الشرع والقانون أداة الأقوى، والمحاكم سخرية السلطة من ضحاياها، والدين لعبة المنتصر، ولا يسمع

صوت المظلومين سوى صدى اللامبالاة السحيق، ويركن المصلحون رؤوسهم دعائم ساكنة لبنيان الظلم بينما يوهمون



أنفسهم أنهم يصلحون البيت من الداخل، وتون العلاقات العامة أهم وأجدى من كلمة الحق ف الأزمات والوارث، وقد

،القهر، ويمسك معذبو الأرض أسواط جلاديهم القدام كراس مستبدين، ويستقر المقهورون عل يتغير المناضلون إل

وتلعـن الشعـارات خيانـة أصـحابها، ويخفـت صـوت الحمـة دفينـاً تحـت خطابـات التـبرير للخطايـا التـ أضحـت أمجـاد

الحاكمين، وتضمحل أسس التراحم والتعاقد ف المجتمع ما دامت الحقيقة والشرع رهن القوة المتغلبة، وتنحل روابط

الجماعة بين ممالك الظلم وإمارات القهر ومزاجية العدوان، وتنفضح هشاشة البنيان البير مع أول ريح تذرو هشيم الآفلين

والأمة الهالة.

إن أول صفات الثائرين، وما يجعلهم ثواراً ف الحقيقة ويمدّ شرايينه بينهم كنسب وثيق عابر للأرض والأزمنة، إنما هو هذه

الحساسية ضد الظلم، والانحياز المتعصب لقضية العدالة، ولو لم نعرف المظلوم، ولو كان الظالم من لحمنا ودمنا، وهذا

الوسواس القهري من وجود الظلم والعصاب المرض من نقصان العدالة، هو دلالة يقظة الضمير الإنسان للفرد ومعيار

صحة الجسم الأخلاق لأي ثورة وقضية وجماعة، وعل هذا التفوق الأخلاق والموقف المبدئ تقوم القضايا وتتنفس

وتستمر.

لقد كان هذا درس الثورة السورية لتاريخ العدالة البشرية، حين قدّم حشود شعبنا الثائر أجسادهم لرصاص الطاغية جدراناً

ف وجه الظلم، ورفعوا أصواتهم أمام المذبحة ولو كان الثمن أن يون الجحيم القادم ف دورهم وأهلهم، وحين هتفوا

غاضبين لأطفال درعا ولجرح كل مدينة ولو لم يعرفوا منهم أحداً سوى أنهم شعبهم المظلوم، وحين رفعوا رؤوسهم لسنين ‐

وما زالوا‐ أمام المشانق والمقاصل والمذابح والحرائق ولم يرضوا أن يحنوها لطاغية سفاح.

هذه عقيدتنا الت أحيت فينا جذوة الرامة وأحيينا بها التاريخ، والت يجب أن نتذكر بها كل مظلوم ونذكر بها كل ظالم، وإن

طال ليل الظلم فإن إيمان المناضلين لأجل الحق والعدالة ينبغ أن يون أرسخ وأطول.

 

 

الجزيرة نت

 

 

المصادر:


