
 

كثر الحديث عن النظام السياس ف الإسلام، وتتواص جملة من الأطروحات الحديثة بفرة مفادها أن النصوص الواردة

ف النظام السياس الإسلام نزر يسير، وأنها من قبيل القواعد العامة، وأن التفاصيل متروكة للناس يجتهدون فيها بحسب

الزمان والمان، وأن أنظمة الحم ف الإسلام ه ف معظمها اجتهادات بشرية، وأن ما عمل به ف عصر من العصور ليس

ملزماً لمن بعده.

وتقارن بعض هذه الأطروحات بين مجال العبادات ف الإسلام كالصلاة مثلا، وبين المجال السياس، وكيف جاءت

النصوص بأدق التفاصيل عن شروط الصلاة وهيئاتها وأحامها ونواقضها، بينما لا نجد ف المجال السياس ومجال الدولة

والحم إلا قواعد عامة كبرى.

ول مع هذه الأطروحات وقفات:

1-قد لا نختلف ف هذه المقدمة" العامة"، والفرق بين قدر التفصيل ف نصوص العبادات ونصوص الدولة والشأن العام

بين، والحمة ف ذلك ظاهرة، فلا إشال ف هذا الطرح العام، ولن الخلاف يمن ف التفاصيل.

يبدأ حديث" النظام السياس "عن طرق اختيار الولاة، وتداول السلطة، وآليات الشورى، والفصل بين السلطات، وأشباهها

ن لا يطول الأمر كثيراً حتان والظرف. ليفها مع الزمان والممرونتها وت اد يختلف أهل العلم فلا ي من المسائل الت

تُحشر تحت عباءة" النظام السياس الذي يسع الاجتهاد فيه "مسائل ثابتةً بالنص، مثل فرض الجزية، وحد الردة، والولاية

أغلوطة "المثقفين" حول النظام السياس ف الإسلام
الاتب : معن عبد القادر

التاريخ : 17 فبراير 2018 م

المشاهدات : 3891



العامة للمرأة، وولاية الافر عل المسلم، وأمثالها!

والخوض ف هذه المسائل ليس بحثاً ف مسائل مسوت عنها، ولنه اجتهاد مع النص!

وليس مقصود هذا المقال أن ينصر حماً معيناً ف هذه المسائل، ولن لأبين أن الجدل حولها لا علاقة له بالمقدمة، فالقول

بأن النظام السياس ف الإسلام قليل التفاصيل كيف يفض إل أن نناقش عين المسائل التفصيلية القليلة الت جاءت بها

النصوص!

2-يحملنا حسن الظن عل الاعتقاد أن النتيجة الت يريد أصحاب هذه الأطروحات أن يصلوا إليها إنما حملهم عليها

غيرتهم عل حال الأمة، وتألمهم عل مصابها، فأنهم أرادوا أن يخذّلوا عنها بعض أعدائها بحذف هذه المسائل" المستفزة"

لهم، وأن يمدوا الجسور ويقربوا المسافات مع شركاء الوطن ممن لا يدينون بدين الإسلام من الطوائف وأهل الملل الأخرى،

أو لا يقرون بمرجعيته ف التشريع وحركة المجتمع كالعلمانيين.

وغيرتهم هذه مشورة، ولن" كم من مريد للخير لا يصيبه ."إن تخذيل الأعداء ومد الجسور مع أبناء الوطن الواحد لا يلزم

‐بل لا يجوز‐ أن يون عل حساب تبديل المعتقدات والأصول، وإنما تون بالتوافق معهم عل أمور عملية إجرائية تنصف

جميع الأطراف. وف ديننا والحمد له ‐ من خلال فقه الاستطاعة والموازنة بين المصالح والمفاسد‐ بحبوحة وسعة لتحقيق

التعايش مع الآخرين دون ظلم أو بغ أو إجحاف، والمسلمون إذا أعطوا العهود والمواثيق فهم أوف الناس بها، لأن الوفاء

بالعهد عندهم دين، فليهنأ حليفهم، ولا يخش غدراً، ولا يخف ظلماً ولا هضماً .

لقد عقد الرسول صل اله عليه وسلم مع المشركين صلح الحديبية ‐وفيه شروط قد تبدو مجحفة بالمسلمين‐ فالتزم بها،

وكان المشركون هم من نث العهد، ولم يبدل‐صل اله عليه وسلم‐ لأجل الصلح معهم شيئاً من دينه، ولم يطلب منهم أن

محمد رسول اله "لأنهم لا يؤمنون بذلك، أجابهم رسماً ف صحيفة يغيروا شيئاً من عقائدهم، بل حين رفضوا أن يتب " 

".ه وإن كذبتمونرسول ال الصلح، وقال لهم " إن

"ف الإسلام خطير جداً، لأن هذه الأصل  "ما تمليه الظروف الواقعية من رخص وموازنات عل أنه"  تأصيل  إن محاولة" 

الظروف كما أنها لم تن موجودة ف عصر سابق، فستزول ف عصر لاحق، فهل نجعل أصول ديننا تبعاً للظرف والواقع، أم

نحفظه ناصعاً صافياً كما أنزل، ويعمل الناس به ف كل عصر عل قدر وسعهم واستطاعتهم؟ 

"آرائهم ف مسائل الدولة والنظام السياس عل خلاف ما هو تأصيل   "3-أما إذا أصر أصحاب هذه الأطروحات عل

مستقر و مشتهر ف مدارس الفقه الإسلام، فليعلم:

أن باب الاجتهاد – فيما هو من مسائل الاجتهاد‐ مفتوح، ولا يملك أحد أن يمنع من مراجعة المسائل الفقهية حين تدعو

الحاجة إل ذلك، وحين يأت من أهله من العلماء المجتهدين. وليس ف هذا القول تقديس لفئة معينة، إذ ليس ف الإسلام

فاسألوا أهل الذكر"، ودعوة إل احترام التخصص، عل الوجه الذي رجال دين"، ولنه استجابة لأمر اله"  كهنوتية ولا" 

ئ الناس علجرعن أنه بتقحمه ما لا يحسن ي بالعجائب، فضلا غير فنه أت كل العلوم والفنون. ومن خاض ف نطالب به ف

الخوض ف دين اله بغير علم، فيون عليه من وزرهم نصيب.

أن ثمة أقوالا فقهية استقرت واشتهرت ف الأمة، وقال بها جبال العلم من كبار الأئمة المجتهدين ممن تلقت الأمة أقوالهم

بالثقة والقبول، وتناقلتها جيلا بعد جيل، فمن عارض أقوالهم فيها من غير طبقتهم فإنه يجن عل نفسه، ويضع دينه موضع



التهمة. بل يجب بحث مثل هذا الأمور ف عصرنا الحاضر ف المجامع الفقهية والهيئات العلمية الت تضم نخبة من أهل

العلم المبرزين ممن يثق الناس بعلمهم ودينهم، وأن يستشيروا ف ذلك أهل العلوم والفنون الأخرى مما له صلة بموضوع

الفتوى، ولن تحظ هذه الأمور الجسام بثقة الأمة إلا بمثل ذلك.

أن أصحاب هذه الأطروحات يخلقون التنازع، ويفتحون المجال لجدل واسع، ويشغلون الطاقات العلمية والفرية ‐ بل

شرائح واسعة من المجتمع‐ بالرد والرد المقابل، ف وقتٍ الأمة أحوج ما تون فيه إل التلاحم، والاتفاق عل مواقف عملية،

وإرجاء المناقشات والجدالات العلمية إل وقت لاحق، فإن كان ولا بد فلتن ف الجامعات ومراكز البحوث المتخصصة،

.وحدة الموقف العمل ل لا تؤثر علوبش

 

"ولا يستعدون العالم، وهم ف ذلك واهمون، الأقليات والطوائف   "  ن للبعض أنهم بهذا الخطاب يحسنون إل4-قد يزي

فالإسلاميون ف بعض البلدان قدموا مثل هذا الخطاب" اللين المعتدل"، فهل رض عنهم أولئك؟

"الذي يرض أولئك يثير سواد الأمة، فينفضوا عن الخطاب المعتدل   " ثم لنفرض جدلا أن هذا قد حصل، أليس ذات 

أصحابه؟

فهل من السياسة والواقعية أن نتبن خطاباً يقرب إلينا القليل من الأباعد ويبعد عنا الثير من الأقارب؟ أتستبدلون الذي هو

أدن بالذي هو خير؟ بل إنه لو قيل إن هذا هو مراد خصومنا: دك الأسفين بين النخب وسواد الأمة، لما كان بعيداً.... 

المصادر:

هيئة الشام الإسلامية


