
الحمد له رب العالمين، ولا عدوان إلا عل الظالمين، وأصل وأسلم عل المبعوث رحمة للعالمين، وعل آله وصحبه ومن

تبعهم بإحسان إل يوم الدين، أما بعد:

سألن صديق متعجباً: لماذا يحمنا الطغاة؟! فقلت له: بعيداً عن المجاملات والأوهام المخدِّرات، يحمنا الطّغاة لأننا

طّغاة، وكما نون يول علينا!!

ون يوللأعمالنا، وكما ن اسأولئك صورةٌ وانع والمديرون، كل والأمراء إنها سنةٌ ربانيةٌ كونيةٌ شرعيةٌ، فالملوكُ والرؤساء

.{ًدِيتَب هال نَّةستَجِدَ ل لَنو لقَب نم قَدْ خَلَت الَّت هنَّةَ الس} ،علينا

قال الإمام أبو بر الطرطوش المال(ت 520) ف كتابه"سراج الملوك" (ص: 94):" لم أزل أسمع الناس يقولون:" أعمالُم

عمالُم، كما تونوا يول عليم"، إل أن ظفرت بهذا المعن ف القرآن؛ قال اله تعال: {وكذَلكَ نُولّ بعض الظَّالمين بعضاً}

[الأنعام: 129].

وكان يقال: ما أنرت من زمانك فإنما أفسده عليك عملُك. وقال عبد الملك بن مروان: ما أنصفتمونا يا معشر الرعية،

تريدون منا سيرة أب بر وعمر ولا تسيرون فينا ولا ف أنفسم بسيرتهما، نسأل اله أن يعين كل عل كل. وقال قتادة: قالت

بنو إسرائيل: إلهنا أنت ف السماء ونحن ف الأرض، فيف نعرف رضاك من سخطك؟ فأوح اله تعال إل بعض أنبيائهم:

م. وقال عبيدة السلمانعلي م شراركم فقد سخطتعلي م، وإذا استعملتعن كم فقد رضيتم خيارعلي إذا استعملت

لعل بن أب طالب رض اله عنه: يا أمير المؤمنين ما بال أب بر وعمر انطاع الناس لهما، والدنيا عليهما أضيق من شبر

لماذا يحمنا الطّغاة
الاتب : فايز الصلاح

التاريخ : 12 نوفمبر 2019 م

المشاهدات : 22737



فاتسعت عليهما ووليت أنت وعثمان الخلافة ولم ينطاعوا لما، وقد اتسعت فصارت عليما أضيق من شبر؟ فقال: لأنَّ

رعية أب بر وعمر كانوا مثل ومثل عثمان، ورعيت أنا اليوم مثلك وشبهك.!

وكتب أخ لمحمد بن يوسف يشو إليه جور العمال، فتب إليه محمد بن يوسف: بلغن كتابك وتذكر ما أنتم فيه، وليس

ينبغ لمن يعمل المعصية أن ينر العقوبة، ولم أر ما أنتم فيه إلا من شؤم الذنوب، والسلام؟" اهـ.

وأسند ف (الدر المنثور) عن منصور بن الأسود قال: سألت الأعمش عن قوله تعال: {وكذَلكَ نُولّ بعض الظَّالمين بعضاً}،

ما سمعتهم يقولون فيه؟ قال: سمعتهم يقولون:" إذا فسدَ الناس امر عليهم شرارهم."

وقال الرازي ف تفسيره" مفاتيح الغيب" (13/ 150):" الآية تدل عل أنَّ الرعية مت كانوا ظالمين فاله تعال يسلّط عليهم

ظالما مثلهم، فإن أرادوا أن يتخلصوا من ذلك الأمير الظالم فليتركوا الظلم" اهـ.

وقال شيخ الإسلام ف"مجموع الفتاوى" (35/ 20):" وقد ذكرت ف غير هذا الموضع أنَّ مصير الأمر إل الملوك ونوابهم من

الولاة والقضاة والأمراء، ليس لنقص فيهم فقط، بل لنقصٍ ف الراع والرعية جميعاً؛ فإنه:" كما تونون : يولّ عليم "، وقد

قال اله تعال:{ وكذلك نول بعض الظالمين بعضا }" اهـ.

لام علال كتابه الماتع"مفتاح دار السعادة"، حيث استفاض ف ه فوممن بين هذه القاعدة العلامة ابن القيم رحمه ال

حمة اله ف أفعاله وأقواله.

وبين أنَّ الرعية إذا عدلت عدلت ملوكهم، وإذا ظلمت ظلمت ملوكهم، وإنك تجد كثيراً من أرباب العمل يظلمون عمالهم،

فيسلط اله عليهم الملوك بفرض الضرائب عليهم جزاء وفاقاً.

هم علار قويذا جالْعباد ا دو علتسليط الْع ف َالمته تَعتَأمل حمفتاح دار السعادة"(2/ 721-723):" و"قال ابن القيم ف

ضعيفهم ولم يوخَذ للمظلوم حقه من ظالمه، كيف يسلَّط علَيهِم من يفعل بهم كفعلهم برعاياهم وضعفائهم سواء. وهذِه سنة

اله تَعالَ منْذُ قَامت الدُّنْيا، إل أن تُطوى الأرض ويعيدها كما بدأها.

وتَأمل حمته تَعالَ ف أن جعل ملُوك الْعباد وأمراءهم وولاتهم من جنس أعمالهم، بل كانَّ اعمالهم ظَهرت ف صور ۇلاتهم

وملوكهم؛ فَان استقاموا استقامت ملُوكهم، وان عدلوا عدلوا علَيهِم، وان جاروا جارت ملُوكهم وولاتهم، وان ظهر فيهم الْمر

والخديعة فولاتهم كذَلك، وان منعوا حقُوق اله لديهم وبخلوا بها منعت ملُوكهم وولاتهم ما لَهم عنْدهم من الْحق وبخلوا بها

علَيهِم، وان أخذوا ممن يستضعفونه مالا يستحقونه ف معاملتهم أخذت منْهم الْملُوك مالا يستحقونه وضربت علَيهِم الموس

والوظائف، وكل ما يستخرجونه من الضعيف يستَخْرِجه الْملُوك منْهم بِالْقُوة؛ فعمالهم ظَهرت ف صور أعمالهم.

ولَيس ف الْحمة الإلهية أن يولَّ عل الأشرار الْفجار إلا من يون من جنسهم.

ولما كانَ الصدْر الأول خيار الْقُرون وأبرها كانَت ولاتهم كذَلك، فَلَما شابوا شابت لَهم الْۇة، فَحمة اله تأب أن يولّ علينا

ف مثل هذِه الأزمان مثل معاوِية وعمر بن عبد العزيز، فضلا عن مثل أب بر وعمر، بل ولاتنا عل قَدْرنَا، وولاة من قبلنَا

عل قَدْرهم، وكل من الأمرين موجب الْحمة ومقتضاها، ومن لَه فطنةٌ اذا سافر بفره ف هذَا الْباب رأى الْحمة الإلهية

سائرةً ف الْقَضاء والْقدر، ظَاهرةً وباطنةً فيه ،كما ف الْخلق والأمر سواء.

ةٌ علاقعوأقداره و َالأقضيته تَع يعمغَة، بل جالة الْبمن الْحارٍ عئاً من أقضيته وأقداره عبظنك الفاسد أنَّ شَي فإياك أن تظن

أتم ۇجوه الْحمة والصواب، ولَن الْعقُول الضعيفة محجوبةٌ بضعفها عن ادراكها، كما أنَّ الأبصار الخفَّاشية محجوبةٌ



بضعفها عن ضوء الشَّمس، وهذِه الْعقُول الضعاف اذا صادفها الْباطل جالت فيه وصالت، ونطقت وقَالَت، كما أنَّ الخفَّاش

اذا صادفه ظلام اللَّيل طَار وسار" اهـ.

وقال الواكب ف كتابه"طبائع الاستبداد" (ص: 24):" وإذا سأل سائل: لماذا يبتل اله عباده بالمستبدِّين؟ فأبلغُ جواب

مست هو: إنَّ اله عادل مطلق لا يظلم أحداً، فلا يولَّ المستبدّ إلا عل المستبدِّين. ولو نظر السائل نظرة الحيم المدقّق

لوجد كل فرد من اسراء الاستبداد مستبدّاً ف نفسه، لو قدر لجعل زوجته وعائلته وعشيرته وقومه والبشر كلَّهم، حتَّ وربه

الذي خلقَه تابعين لرأيه وأمره.

فالمستبدُّون يتولاهم مستبدّ، والأحرار يتولاهم الأحرار، وهذا صريح معن:" كما تونوا يولَّ عليم"" اهـ.

وليس معن ذلك أن الظالمين المتسلطين من حام وغيرهم معذورون ولا لوم عليهم، بل هم محاسبون عل أعمالهم، وهم

مسؤولون عن رعيتهم، وحسابهم عريض وشديدٌ ولن ينجيهم يوم القيامة إلا العدل.

بل إنَّ اله عز وجل يسلّط عل الحاكم المستبد الذي يظلم رعيته، وينشر فيهم الفساد ظالماً أشدَّ منه ظلماً، يذلُّه ويهينه

ويسلب أمواله.

فإن قيل: فما شأن الصالحين من الرعية أن يقع عليهم الظلم؟!

قيل: إن كانت العقوبةُ جماعيةً فإنها تعم الصالح والطالح ، كما قال تعال: {واتَّقُوا فتْنَةً  تُصيبن الَّذِين ظَلَموا منْم خَاصةً

واعلَموا انَّ اله شَدِيدُ الْعقَابِ} [الأنفال: 25].

ا لَها لا ":قُولا يا فَزِعهلَيع خَلد ،لَّمسو هلَيع هال َّلص ِنَّ النَّبا ننْهع هال ضشٍ، رحبِنْتِ ج نَبزَي نالصحيحين ع وف

ا، قَالَتيهتَل الَّتو امهبالا هعبصبِا لَّقحو ،"ذِهه ثْلم وججامو وججاي مدر نم موالي حفُت ،بقَدِ اقْتَر ٍشَر نبِ مرلْعل ليو ،هال

."ثالخَب ثُرذَا كا منَع ":ونَ؟ قَالحالينَا الصفكُ ولنَها :هال ولسا ري شٍ فَقُلْتحج بِنْت نَبزَي

وتون المصيبة عل المؤمن لطيفة القَدْر والوقْع، وكلما ارتق بإيمانه حصل له من الخير ف السراء والضراء.

فف صحيح مسلم عن صهيبٍ، قَال: قَال رسول اله صلَّ اله علَيه وسلَّم:" عجبا مرِ الْمومن، انَّ امره كلَّه خَير، ولَيس ذَاكَ

".ا لَهرانَ خَيَف ربص ،اءرض تْهابصنْ ااو ،ا لَهرانَ خَيَف ،رَش اءرس تْهابصنْ اا ،نمولْمل دٍ اح

قال ابن القيم ف"مفتاح دار السعادة" (2/ 80):" ولهذَا سلَّطَ عل أنبيائه وأوليائه ما سلَّط علَيهِم من الْقَتْل وأذى النَّاس وظلمهم

لَهم وعدوانهم علَيهِم، وما ذَاك لهوانهم علَيه و لرامة أعدائهم علَيه، بل ذَاك عين كرامتهم وهوان أعدائهم علَيه وسقوطهم من

عينه؛ لينالوا بذلك ما خلقُوا لَه من مساكنتهم ف دار الهوان وينال أولياؤه وحزبه ما هي لَهم من الدَّرجات الْعل والنَّعيم

الْمقيم، فَل تسليط أعدائه وأعدائهم علَيهِم عين كرامتهم وعين إهانة أعدائهم، فَهذَا من بعض حمه تَعالَ ف ذَلك ووراء ذَلك

من الحم ما  تبلغه الْعقُول" اهـ.

وإذا أردنا أن نُغير واقعنا فينبغ أن نلجأ إل من بيده الأمور، ونتخذ الأسباب والوسائل الشرعية المقدور عليها، حت يتحقق

لَه درم ََا فوءس مبِقَو هال ادرذَا ااو هِمنْفُسا بِاوا مِرغَيي َّتح ما بِقَوم ِرغَيي  هنَّ الا}:ه الواحد القدير، قال تعالالتغيير بإذن ال

هِمنْفُسا بِاوا مِرغَيي َّتح مقَو َلا عهمنْعةً امعا نِرغَيكُ مي لَم هنَّ الكَ بِاالٍ } [الرعد: 11]، وقال أيضا:{ذَلو نم هوند نم ما لَهمو

لكنَ ووعرف قْنَا آلغْراو بِذُنُوبِهِم منَاهَلهفَا ِهِمباتِ روا بِآيذَّبك هِملقَب نم الَّذِيننَ ووعربِ آلِ فدَا(53) ك يملع يعمس هنَّ الاو

كانُوا ظَالمين } [الأنفال: 53، 54].

هذا واله أعلم، والحمد له رب العالمين.



المصادر:

صفحة الاتب عل فايس بوك


