
(1)

الثورة والدولة؛ ومستويات التلاق والتقاطع ؛ تعد واحدة من أبرز معاضل التجربة الايرانية، وه إشالية قديمة منذ أن

عرف العالم ثورات كبرى سقط فيها النظام السياس والدولة معا، وكانت هناك مدرسة ف الفر السياس تعتبر الدولة أداة

الأدبيات الماركسية بتنوعاتها المختلفة، وبق أسس جديدة، كما جرى تناولها ف ها وبنائها عليللقمع ودعت لتف

موضوع إسقاط الدولة وإعادة بنائها جزءاً من مشروع ثورة أكتوبر الاشتراكية عام 1917، والثورة الإيرانية عام ١٩٧٩،

وغيرهما من التجارب الثورية الأخرى.

ولعل معضلة تفيك الدولة ف النظم السياسية ترجع إل كون التجارب الت نجحت ف تفيها اضطرت إل إعادة بنائها

مرة أخرى عل أسس أيديولوجية تم تصميمها سلفاً، بل إن تجربة الثورة البلشفية ف روسيا اضطرت ف لحظة تاريخية

فارقة أن تنحاز بقيادة لينين إل فرة بناء الدولة والثورة ف بلد واحد، لمواجهة رومانسية رفيقه تروتس منظر الثورة

الدائمة، لن الفرة ظلت حلماً متعالياً .

والثابت أن نجاح أي ثورة ف تفيك الدولة لا يرجع فقط إل وجود رؤية ثورية تدعو إل ذلك، إنما أيضاً إل وجود مشروع

ثوري قادر عل تحمل الثمن الباهظ لخطوة إسقاط الدولة، فالثورة البلشفية ف موسو عرفت حرباً أهلية ضروساً بين

الجيش الأحمر والجيش الأبيض الموال للقيصر، حت انتصر الأول وسقط مئات الآلاف من الضحايا ف هذه الحرب، كما

أن آخر الثورات الت أسقطت الدولة، ه الثورة الإيرانية ف عام ١٩٧٩، شارك فيها ستة ملايين مواطن «من أصل ٣٠

ت مشروعاً أيديولوجياً بديلا٧٠ ألف مواطن ، وأعدمت ما يقرب من ٦٠ ألف شخص، وامتل مليوناً»، وسقط فيها حوال

أسس بما يعرف بـ«اولاية الفقيه العامة»،

(2)

ظهرت نظرية (التقية والانتظار) ، عقب رحيل الحسن العسري، وانبثاق فرة (المهدي) والقول بغيبته البرى، حيث حرم

،(،الغائب المعصوم، العالم بالعلم الإله) م ؛ لأن الاجتهاد من خصائصمسائل الحياة وقضايا الح ف المنتظرون الاجتهاد

وه شروط غير متوافرة ف العلماء المجتهدين. وقد ظهر اتجاهان داخل الإمامية؛ تبلورا إل مدرستين ف الفقه الإمام ؛

(الحلقة الأول) المعاصر الإيران العقل السياس
الاتب : عبد الستار الراوي
التاريخ : 13 يونيو 2015 م

المشاهدات : 4511



الأول ؛ الإخبارية؛ وقف أتباعها عند ظواهر الأخبار الواردة عن الأئمة، فالحجة عندهم ف (التاب، والخبر)، ولا
يجيزون الاجتهاد وإعمال العقل؛ لأن الاجتهاد ظن، والدين لا يثبت بالظنون؛ ولأن فيما تركه الأئمة ف التب الأربعة،
ثروة فقهية كافية لسد حاجات جميع العصور. وأن ما ف تلك التب من الأخبار كلها صحيحة، قطعية الصدور عن
الأئمة، لا تحتاج إل النظر والبحث والتحقيق، لا ف السند ولا ف المتن، فه عندهم أوثق وأثبت من القرآن الريم،

لذلك حصر بعضهم الحجة ف الخبر فقط. وهم يجيزون تقليد الميت؛ لأن الحق لا يتغير بالموت والحياة.
وبالتال ،(وسياس ،تشريع) أزمة فراغ الثانية ؛ الأصولية ؛ كان من نتائج نظرية (التقية والانتظار) وقوع الإمامية ف

غيابهم عن ساحة الحياة الاجتماعية والسياسية. لن منذ مطلع القرن الخامس الهجري بدأ موقف الشيعة يتغير
فتح باب الاجتهاد، وقالوا بجواز القياس؛ للخروج من تلك الأزمة،. وأطلق عل ويتطور، شيئاً فشيئاً، فاضطروا إل

هذا الاتجاه القائل بالاجتهاد (الأصول)، ف مقابل الاتجاه (الأخباري)

الفقه الشيع هو أول من مارس الاجتهاد ف ،(413هـ المتوف) ووفقا للمصادر الإمامية فإن الشيخ المفيد، محمد بن نعمان

حت أنه عدَّ من رواد مدرسة الاجتهاد. ثم تلميذه السيد المرتض علم الدين (المتوف 440هـ) فتب ف مسألة الاجتهاد،

ونص عل جوازه، ويعد كتابه (الذريعة إل أصول الشريعة) أول نص أصول شيع، يقر مبدأ الاجتهاد والقياس؛ لذلك يعد

المرتض مؤسساً للمدرسة الأصولية الاجتهادية، ثم جاء تلميذه محمد بن الحسن الطوس (المتوف 460هـ) فمارس الاجتهاد

عل أوسع أبوابه، وكتب (المبسوط ف فقه الإمامية).

وقد أجاز الأصوليون لأنفسهم الاجتهاد ف أثناء غيبة الإمام؛ لأن الحوادث يتجدد وقوعها؛ فلم يقفوا عند الروايات، بل

اجتهدوا فيما جد من الحوادث. وهم يرون أن الأدلة أربعة ه (التاب، والسنة، والإجماع، والعقل)، وإن كانوا عملياً لا

يأخذون إلا بركنين فقط هما (بالخبر والعقل)، كما أنهم قسموا الحديث (الخبر) إل (صحيح، وحسن، وموثق، وضعيف).

وأبرز القضايا الت تناولوها بالاجتهاد: الأمر بالمعروف والنه عن المنر ، وتول القضاء، وإقامة الحدود، وخمس الإمام،

والزكاة، والجهاد، وصلاة الجمعة، ثم الحم.

ومن يومها وإل اليوم الصراع قائم بين أتباع المدرستين، وكل فريق يحاول أن يثبت تهافت رأي الفريق الآخر، وإن كان عدد

أتباع المدرسة الأصولية أكثر، وصوتهم أعل، خاصة بعد قيام التجربة الايرانية.

أما الفروق بين المدرستين: فتنحصر فقط ف الجانب الفقه، أما جانب العقيدة، فلا فرق بينهما، وهما ف ذلك سواء.

النتائج: كان من نتائج فتح باب الاجتهاد

1- تخل الإمامية عن شرط العصمة والنص ف الإمام، وبالتال التخل عن الالتزام بنظرية (التقية والانتظار).

الأمر يرى أنها تحمل ف بعد تطويرها بنظرية (ولاية الفقيه). ومن تدبر ف ستسم بنظرية (النيابة العامة) الت 2- القول

.،طياتها الاستغناء عن الإمام المعصوم، العالم بالعلم الإله

(3)

الأول؛ تتبدى ف مشروع آية اله الخمين عام 1970 حينما كان منفياً ف مدينة النجف. وبعض شروط تلك القراءة ؛ أنه

اعتبر الفقه كاملا. أي أنه يستطيع أن يقدم حلولا لجميع مشاكل الحياة، وأن مهمة الحومة الإسلامية تمن ف تنفيذ أحام

الفقه والشريعة. وأن الحاكم الأعل للدولة (الول الفقيه) يجب أن يون فقيهاً جامعاً للشرائط . قادراً عل تنفيذ الأحام.

أما القراءة الثانية؛ فجاءت عقب نجاح الثورة الإسلامية وتأسيس الحومة الإسلامية ، وبعد أن أصبح الخمين إماماً وولياً



مرشداً، وبعد أن تمنت طبقة رجال الدين من بسط نفوذها عل مفاصل الدولة وعموم المؤسسات الحومية ، أظهر

الخمين قراءته الثانية باعتماد ( نظرية ولاية الفقيه المطلقة) وه الأساس الدستوري للجمهورية الإسلامية منذ عام 1989.

وقد برر القفز إل الحاكمية اللية، كما أوردها فاخر سلطان؛ بالذرائع التالية:

1ـ أن الفقه لا يمن أن يون كافياً وكاملا من أجل إدارة الشأن العام.

2ـ أن استقرار واستحام “نظام” الجمهورية الإسلامية هو من أوجب الواجبات. وبالتال، حينما يظهر أي تعارض بين

“مصلحة النظام” وبين أحام الشرع، فإن الأولوية تون لصالح الإلتزام بمصلحة النظام لا الإلتزام بأحام الشرع.

3ـ أن الحاكم الإسلام لا يعتبر متخصصا فحسب ف الفقه الإسلام، بل، وأهم من ذلك، لابد أن يون مسؤولا عن الأمور

المتعلقة بتشخيص مصلحة النظام. وهذا التشخيص هو الذي يحدد ما إذا كان يمنه تعطيل الحم الشرع مقابل استمرار

الحم المتعلق بمصلحة النظام.

4ـ أن المهمة الأساسية للحاكم الاعل للدولة ه الدفاع عن النظام الإسلام. وإذا ما كان الإلتزام بتنفيذ أحام الشريعة

يشل تهديداً لوجود النظام الإسلام أو يعرقل ممارسة الحومة لمهامها، فإن بوسع الول الفقيه عند الاقتضاء أن يعطل

بعض أحام الشريعة الإسلامية من أجل استمرار مصلحة النظام.

وعليه، فالولاية هنا ليست للفقه بل للفقيه. وبعبارة أخرى، تنتقل شؤون النبوة (أي التشريع) إل الول الفقيه، الذي يعتبر

بمثابة المشرع والمقنّن، حيث يستطيع أن يشرع لأحام جديدة أو ينسخ أحاماً قديمة انطلاقاً من مصلحة النظام، أي أنه

يصبح مصدر القوانين. فحم الول الفقيه وتشخيصه يعتبران قانون المجتمع الإسلام، كما أن مؤسسات النظام، بما فيها

المؤسسة التشريعية، وأحامها، لا تصبح شرعية ونافذة إلا بإذنه.

(قريبا الحلقة الثانية)

 

 

مركز أمية للبحوث والدراسات الاستراتيجية

المصادر:


