
أطروحة حول المشهد السوري: طائفية النظام ه ذاتها الت تجعل احتمال لجوئه إل سيناريو ينته بانفصال دويلة علوية

مستبعداً

الأطروحة ه نقطة البداية ف أي بحث وغير قادرة بالتعريف عل أن تحسم أي نقاش. الأطروحة ترسم مساحة للنقاش و لا

تفترض أي استنتاج. «لذا وجب التنويه».

 

مقاربات أولية حول طائفية النظام السوري:

الخطوة الأول ف عرض هذه الأطروحة تبدأ من سؤال بسيط:

ماذا نعن عندما نشير إل أن نظام الحم ف سورية طائف أو أن أي مؤسسة من مؤسسات الدولة ه ف صلبها مؤسسة

طائفية؟

الإجابة عل هذا السؤال ليست واحدة ف ما إذا كانت «الطائفية» صفة تلحق بنظام حم، أو دولة، أو مؤسسة بذاتها.

.ل طائفن طائفيته لا تتطلب إعادة ترتيب مؤسسات الدولة بشون النظام طائفيا ولو قد ي

من المفيد إذا قبل المض قدما أن أقترح بعض التمييزات الشلية حت نحدد بشل واضح حدود هذه الأطروحة وشروط

تحققها.

الطائفية كعلاقة اجتماعية بدائية والطائفية كصناعة وطنية:

تفترض أغلب الأدبيات السياسية المهتمة بالشأن السوري (الصحفية وحت الأكاديمية)

أن الطائفية ف المشهد السياس السوري ه ف نهاية الأمر رابطة اجتماعية بدائية بمعن أنها:

(١) قارة أزلية لا تاريخ لها سابقة للاجتماع السياس تحت مظلة الدولة الحديثة ومؤسساتها،

(٢) غير عقلانية وغالبا لها تجليات عنيفة ودموية، و(٣) مقابل سياس لمفاهيم المواطنة ف الدولة الحديثة. هذا التوصيف

للطائفية يعس بنية مفهوم محدد للتنمية انتشر خلال الخمسينيات والستينيات من القرن المنصرم كمشروع عالم لإعادة

تعريف العلاقة بين الشمال والجنوب، بين الدول الأوربية ومستعمراتها السابقة ف سياق الحرب الباردة.

أطروحة حول المشهد السوري
الاتب : هان السيد

التاريخ : 7 فبراير 2013 م

المشاهدات : 8091



تقوم فرة التنمية هذه عل التمييز بين التراث والتقليد من جهة والحداثة والعقلانية من جهة أخرى وترى أن مسار تطور

المجتمعات يون حتما بالتخلص من رواسب التقليد والانتقال إل مؤسسات الدولة الحديثة الت تتجل ف الدول الصناعية

.الديمقراط م الليبرالونظام الح ذات الاقتصاد الرأسمال

من هذا المنظور، الطائفية ظاهرة مستقلة عن مؤسسات الدولة الحديثة، واستمرارها ف المجتمع عائق ف سبيل التنمية

والانتقال إل الحداثة.

وه مرفوضة من قبل الجميع بين النخب السياسية والثقافية عل اختلاف اتجاههم السياس وانتمائهم الثقاف والدين ما

داموا مؤمنين بمشروع الدولة التحديثية.

ويعتبر نعت شخص أو موقف بالطائف ضمن هذا الوسط دائما مذمة.

لن أدخل أكثر من ذلك ف هذا الموضوع من أجل نقد هذا التوصيف للطائفية وعلاقتها بالدولة وخصوصية المنظور الذي

يمثله وخاصة انه هناك نصف قرن من الدراسات ف العلوم الاجتماعية والإنسانية ف العالم العرب ف نقد هذا المفهوم

للتنمية.

ولنن سأستخدم هذا التوصيف المهيمن للطائفية كنقطة علام لتمييزه عن مفهوم الطائفية الذي أفترضه ف عرض هذه

الأطروحة.

بمقابل الطائفية كرابطة اجتماعية بدائية أود أن أطرح مفهوما للطائفية كصناعة وطنية.

الفرة الأساسية ف هذا المفهوم للطائفية هو أنها موِن من مونات الدولة وأساليب الحم الحداثية و ليست تقليدا مستقلا

عنها ورافضا لها.

وه صناعة لأنه وبل البساطة الطائفة والطائفية لا يعنيان شيئا خارج مجتمع متعدد سياسيا وثقافيا، ولأن مضمون الهوية

الطائفية الذي سيتخذ أهمية رمزية تبرر تناقلها عبر الأجيال وطريقة تمثيل جوهر الاختلاف بين الجماعات ف مجتمع ما

وطبيعة العلاقة بينها، كل هذه يحددها فعل سياس من خلال مؤسسات الدولة، ونظامها القانون وسياساتها الاقتصادية

والاجتماعية.

طبعاً، الحديث عن الطائفية عل أنها «صناعة وطنية» ليس بالضرورة إنارا للتعددية والاختلاف المونين للمجتمع

السوري، أو رفضا لاعتبار دعم حقوق الجماعات المهمشة تاريخيا بمقابل الدولة جزء أساس من أي مشروع وطن للعدالة

الاجتماعية.

الحديث عن الطائفية كـ «صناعة وطنية» يعن فقط التركيز عل نمط العلاقة بين كل الجماعات المونة للمجتمع، بدلا عن

.حقيقة وجودها التاريخ

من هذا المنظور المواطنة والطائفية لا يختلفان ف طبيعتهما وعلاقتهما مع التاريخ والسياسة بل يمثلان خيارين سياسيين

مختلفين.

سوريتنا أيضا ه مفهوم مصطنع ومضمونها ناتج عن فعل سياس من خلال مؤسسات الدولة ونظامها القانون وسياساتها

الاقتصادية والاجتماعية.

سوريتنا حت ١٥ آذار ٢٠١١ كانت تعط أهمية كبيرة للاختلاف الطائف بشل يغرب السوريين عن بعضهم.

.ن من بقايا علاقات اجتماعية بدائية بل كان نتيجة لفعل سياسسوريتنا لم ي ف والبعد الطائف

طبعا ليس هناك مفر من أن نخوض كمجتمع ف عمق السؤال الصعب: كيف وصلنا إل هنا؟ كيف تبلورت سوريتنا بالشل

الذي يون فيه للاختلاف الطائف دور سلب ف السياسة؟

ولن هذا خارج سياق هذه الأطروحة.



الطائفية كصناعة وطنية والطائفية كرابطة أممية:

تتناول الأدبيات السياسية المهتمة بالشأن السوري المسألة الطائفية ف سياقين مختلفين.

فهناك أولا إشارة إل الطائفية كظاهرة سورية لها تاريخ وتجليات مرتبطة بتطور الدولة السورية خلال مرحلة ما بعد

الاستعمار.

وهناك أيضا إشارة إل الطائفية كرابطة أممية، أي أنها تتجاوز ف تاريخها وتجلياتها الإطار السياس التاريخ للدولة

الوطنية السورية ليون لها بعد إقليم، كأن نقول مثلا أن هناك مد شيع ف المنطقة يصل النظام الحاكم ف إيران، بالنظام

السوري، بحزب اله ف لبنان.

أن الطائفية ف التعامل مع هذه التجليات المختلفة للطائفية وكأنها وصف لظاهرة واحدة، بمعن وتتسرع هذه الأدبيات ف

السياسة السورية ليست سوى تجل لتناقض أوسع، وأقدم بين السنة والشيعة من أو للتناقض بين الإسلام والمسيحية.

الطائفية كرابطة أممية ظاهرة سياسية موضوعية لا يمن إنارها– بمعن أن هناك اليوم بعض الأطراف الفاعلة سياسيا

وعسريا ف المشهد السوري الت تنظر إل السياسية الإقليمية من منظور يعتبر التناقض السن/الشيع العابر للدول

الوطنية محورا مركزيا للتحولات السياسية وعاملا أساسيا ف تقييم مصالحها الإستراتيجية وتحديد أولوياتها.

وقد نختلف جذريا مع هذا المنظور من حيث أنه ضرب من جنون الارتياب وقعت به حومات دول الخليج العرب خاصة،

العالم يل هوية الشعوب، ويتجاهل البعد الجيوستراتيجتش ولأنه يقلل من أهمية تطور الدولة الوطنية ومؤسساتها ف

وأثره عل تطور مجرى السياسة الإقليمية والوطنية لدول المنطقة، ويتعامل مع الهوية الطائفية كواقع خارج التاريخ

والسياسة.

ولن هذا نقاش آخر. ما يهمنا من هذا النقاش ف تقييم المشهد السوري انه يجب عدم التسرع ف الخلط بين الطائفية

كظاهرة سورية لها تاريخ وتجليات مرتبط بتطور الدولة السورية خلال مرحلة ما بعد الاستعمار، والطائفية كرابطة أممية

عابرة للدول الوطنية.

وعندما أتحدث عن طائفية النظام ف سياق عرض هذه الأطروحة، فأنا أشير حصرا إل ظاهرة مرتبطة بالتاريخ والسياسة

ف سورية منذ الاستقلال.

الطائفية كعصبية والطائفية كمنظور وتقنية للحم:

تعتمد الثير من الأدبيات السياسية المهتمة بالشأن السوري عل تصور سطح لطائفية النظام وأثرها عل مؤسسات الدولة

كأنها انحياز ممنهج ف توزيع مراكز القوة والنفوذ أو الامتيازات ف الدولة ومؤسساتها لمصلحة طائفة معينة بذاتها.

البنية الأساسية لهذه الصورة السطحية، ه التمييز بين طائفة أقلية تستول عل الدولة ومواردها وطائفة أغلبية تعيش

.بإذعان ركوداً (وأحياناً تدهوراً تدريجياً) لموقعها الاقتصادي والاجتماع

ويفترض هذا التمثيل أيضا مفهوما معينا للعلاقة بين طائفية النظام من جهة، والدولة من جهة أخرى لا يختلف كثيرا عن

العلاقة بين «العصبية» والدولة ف فر ابن خلدون.

هذا التصور سطح لأنه يتجاهل أمرين لا تستطيع فرة «العصبية» أن تفسرهما.

فمن جهة هذا التصور المتخيل لطائفية النظام وأثره عل مؤسسات الدولة كانحياز ممنهج ف توزيع موارد الدولة ومراكز

القوة والنفوذ تشترك به كل الجماعات المونة للنسيج الاجتماع السوري.

بمعن أن الانتماء إل طائفة أو جماعة قومية ف سورية يحتوي كأحد عناصره شعور بالغبن التاريخ من قبل الدولة لصالح

جماعات وطوائف أخرى.



وهذا الشعور ليس فقط موجود فقط عند الجماعات الت تعتبر أقلية عددية.

حت الجماعات الت تشل أغلبية عددية، تتعامل مع الدولة ومع غيرها من الجماعات القومية والطائفية كأنها أقلية. المجتمع

السوري بعد أربعين عاما من حم نظام الأسد أصبح مجتمع أقليات.

أي أن وع الفرد لهويته وانتمائه لجماعة طائفية أو قومية، يقوم عل شعور بالغربة والريبة تجاه الجماعات الأخرى المونة

للمجتمع السوري، وعل شعور بأن الجماعة الت ينتم إليها كانت ضحية غبن تاريخ جعلها مهمشة سياسياً واقتصادياً.

الإصرار عل أن الشعور بالغبن، الذي أصبح ف ظل نظام الأسد مونا أساسيا لوع الفرد بهويته وانتمائه لجماعة طائفية أو

قومية، متخيل وبنفس الوقت مشترك بين كل الجماعات المونة للمجتمع السوري لا يعن أبدا.

1) أن الانتماء إل جماعة طائفية أو قومية هو الشل الوحيد والمهيمن لوع الفرد بهويته ف المجتمع السوري. هناك أمثلة

كثيرة ف حياتنا اليومية (قد تون ه الغالبة ف بعض الأحيان) لنوع من العلاقات بين الأفراد وبين سان الح الواحد أو

بين القرى الت فيها تجاوز واضح للطائفة كمحدد لهوية الفرد وكنقطة البداية ف توين علاقاته الاجتماعية،

ثقاف ارا للاختلاف والتنوع ضمن المجتمع السوري كواقع تاريخ2)  إن

3) إنارا للغبن كواقع تاريخ وسياس جعل بعض الجماعات المونة للمجتمع السوري بالفعل مهمشة سياسيا، اجتماعيا

واقتصاديا،

4)  أن الغبن التاريخ الذي تدعيه الجماعات الطائفية أو القومية المونة للمجتمع متساو من وجهة نظر تسع إل تحقيق

عدالة اجتماعية ف المجتمع السوري.

الأمر الثان الذي لا يمن لمفهوم العصبية أن يفسره هو أن هذا التصور المتخيل لطائفية النظام كانحياز ممنهج ف توزيع

موارد الدولة ومراكز القوة والنفوذ يحتوي، وبحسب الموقع الاجتماع الذي تتم منه الملاحظة، عل ترتيب طبق معين

للجماعات الطائفية والقومية المونة للمجتمع السوري:

كأن نقول مثلا انه من وجهة نظر رجل مسلم سن، من دمشق، وف مستوى اجتماع متوسط (مهن حرة، تجارة محلية

محدودة أو موظف حوم) ف ظل نظام الأسد، فإن الأفضلية ف تول مناصب معينة، أو ف الدخول إل مؤسسات بعينها

(كالجيش أو الأمن أو السلك الدبلوماس) أو ف الحصول عل منح دراسية من الدولة تون دائماً أولا للطوائف الأخرى

ابتداء بالطائفة العلوية.

العصبية، حسب الفر الخلدون، تشير إل علاقة النخبة الحاكمة مع بعضها بمواجهة المحومين كل. العصبية الحاكمة

حسب المفهوم الخلدون لا يقابلها عصبيات متنافسة داخل أسوار المدينة.

أي أنه من الصعب أن نستنبط من مفهوم «العصبية» ودورها ف تفسير اختلاف وتعاقب الدول حسب «علم العمران»

الخلدون أي إطار نظري يسمح لنا بفهم علاقة الدولة بالطائفة وعلاقة الجماعات الطائفية والقومية المونة للمجتمع ف ما

بينها ومع الدولة وخاصة ف مجتمع شديد التنوع كالمجتمع السوري.

وعليه، وبمقابل فهم لطائفية النظام وأثرها عل مؤسسات الدولة كعصبية، أود أن أطرح مفهوما لطائفية النظام كمنظور

وتقنية للحم.

الخطوة الأول للخروج من مفهوم الطائفية – العصبية لن تون بإنارها، بل بمحاولة النظر إليها كعرض والتركيز عل فهم

الشروط الموضوعية الت تجعل العصبية أحد تجليات طائفية النظام وأثرها عل الدولة ومؤسساتها.

من هذا المنظور فإن طائفية النظام تفترض منظورا للحم يبدأ من تقسيم المجتمع إل طوائف واستخدام هذا التقسيم كأداة

من أدوات الحم.

والشخص لامركزية إدارية تساير خطوط التقسيم بين الطوائف الجغراف ليس ضروريا أن يترجم النظام هذه الطائفية إل



والوظيف، بل العس من الممن لطائفية النظام هذه أن تترسخ ف سياق نظام إداري مركزي.

وليس من الضروري أن يترجم النظام هذه الطائفية إل انحياز ممنهج ف توزيع موارد الدولة والامتيازات السياسية

والاقتصادية لمصلحة طائفة معينة بذاتها.

المهم أن النظام يستطيع استخدام التقسيم الطائف، لضرورات سياسية أو أمنية لها أولية ف حساباته كمعيار آن (يتغير

بتغير أوليات النظام السياسية) لتفضيل طائفة ما عل غيرها ف توزيع موارد الدولة والامتيازات السياسية والاقتصادية.

وليس من الضروري أن تنتم الفئات الاجتماعية الحاكمة إل طائفة واحدة معينة بذاتها، وليس من الضروري حت يون

النظام طائفياً أن يون وع هذه الفئات المسيطرة عل أجهزة الدولة بانتمائها الطائف عل شل عصبية.

المهم أن الفئات الاجتماعية الحاكمة تستطيع استخدام العصبية لأغراض سياسية أو أمنية لها أولوية ف حساباتها.

باختصار يون النظام الحاكم طائفيا، عندما تصبح التقسيمات الطائفية ه المحاور الإحداثية الت يعتمد عليها ف فهم

المجتمع.

يون نظام الحم طائفيا عندما تصبح الطائفة موضوعا أساسيا للحم، وعندما تصبح إدارة التقسيم الطائف للمجتمع أحد

أبرز أساليبه.

م، مع حضور التقسيمات الطائفية بصراحة فالح وأخيراً، ليس من الضروري أن تترافق طائفية النظام كمنظور وتقنية ف

المجال العام وف الخطاب الرسم للسلطة.

المهم أن النظام يستطيع أن يتحم كيف يتم تمثيل الطائفة والفوارق الطائفية ف المجال العام وف الخطاب الرسم للدولة.

حضور الطائفية الصريح ف المجال العام وف الخطاب الرسم للدولة أو غيابها ليس سوى أحد أدوات النظام ف إدارة

التقسيم الطائف ف المجتمع يستخدمها لضرورات سياسية أو أمنية لها أولية وإن كانت آنية.

قبل المض قدما ف عرض هذه الأطروحة لا بد من التنويه إل الأمور التالية:

أولا، الطائفية كمنظور وتقنية ف الحم لها تاريخ يتجاوز ف الزمان والمان حدود نظام الأسد.

فالإمبراطورية البريطانية مثلا، ف أوجها خلال النصف الثان للقرن التاسع عشر ابترت أسلوب التعامل مع المجتمعات

الت تحمها من خلال تصنيف الشعوب المستعمرة إل طوائف وجماعات محولة بذلك إشالية الحم ف المستعمرات من

إل مسألة ترسيم وإدارة الحدود السياسية، الثقافية والإدارية بين هذه   (civilizing  mission) التبشير ونقل الحضارة 

أي أن الحم من خلال تصنيف  (indirect  rule  ).[1) الطوائف والجماعات ضمن ما كان يسم بالـحم غير المباشر 

رة، بداية اتصالها مع الدولة الحديثة وأساليبها فستعمجماعات طائفية وإثنية كان، من منظور المجتمعات الم وم فالمح

السيطرة.

ولم ين الانتداب الفرنس مختلفا ف هذا الصدد إذا أخذنا بعين الاعتبار مواظبته عل التشريع بشأن الطوائف، وخاصة بعد

انهيار مشروع اتحاد الجمهوريات السورية، بدأ من نظام الطوائف الدينية ف عام 1936(قرار المفوض السام رقم 60 ل.ر.

تاريخ 3/3/1936 مع تعديلاته).

هذا يعن أيضا، أنه من الممن أن نظام الحم ف سورية بعد الاستقلال لم ين بريئاً من الطائفية كتقنية للحم وأن نظام

الأسد لم يخلق طائفية النظام من عدم.

أي أن نظام الأسد استخدم منظور وأدوات للحم كانت موجودة ومترسخة ف بنية الدولة وف فهم النخب الحاكمة لطبيعة

الحم وأساليب السيطرة ولنه أعطاها دورا مركزيا ف تمين سطوة نظامه عل المجتمع السوري وف ترسيخ لسلطة

الأسد داخل النظام وضمان استمرارها.



ثانيا، استخدام الطائفة كأداة من أدوات الحم يفترض أن سلطة الدولة تمتد لتأخذ عل عاتقها تحديد ما ه الطائفة وما هو

.سياس ون له معنالمجتمع الذي سي جوهر الاختلاف ف

هذه السلطة ف الواقع ه سلطة إعادة تشيل هوية الفرد وما يعنيه انتماءه إل الطائفة وفقا لاعتبارات عملية آنية أو لأوليات

سياسية؛ ه سلطة تحديد ما هو ثابت وما هو متحول، ما هو عضوي وأزل يسبق الاجتماع السياس وما هو مصطنع

وتاريخ ف هوية الفرد.

2- طائفية النظام السوري:

إذا فهمنا طائفية النظام ف هذا المعن الضيق، كصناعة وطنية وكمنظور وتقنية ف الحم، فسنون قادرين أن نقترح

توصيف مبدئ مبسط للغاية لطائفية النظام السوري من خلال التركيز عل ثلاث تناقضات جوهرية ف بنية النظام السوري.

الطائفية والوحدة الوطنية:

الطائفة ف الخطاب الرسم للسلطة موضوع محرم، بمعن أن أجهزة النظام القمعية تعتبر الحديث ف المجال العام عن

الهوية الطائفية والفوارق الطائفية وعن العلاقات بين الطوائف ومؤسسات الدولة من الخطوط الحمر الت تستدع تدخل

فوري وصارم.

الطائفية ف خطاب النظام الرسم ه داء موجود ف لبنان، وهو مظهر من مظاهر التخلف الت تجاوزها المجتمع السوري

تحت حم حزب البعث العرب الاشتراك منذ آذار 1963.

كل حديث عن العلاقات بين الطوائف ف المجتمع المدن عليه مشبوه سياسياً من منظور النظام ومن الممن أن تعتبره

أجهزة النظام جريمة موصوفة ف قانون العقوبات السوري (المادة 307).

والواقع أن النظام استخدم مرارا تهمة «إثارة النعرات الطائفية»، لتعزير المعارضة السياسية وحجبها عن المجال العام من

خلال الاعتقال والحبس العقاب والتشهير وخاصة ف سياق ما سم بـ «ربيع دمشق»، أو ف سياق ملاحقة شخصيات

قيادية ف إعلان دمشق.

نجح النظام، منذ الحركة التصحيحية، ف استخدام خطاب الوحدة الوطنية ف سورية من أجل ترسيخ الطوائف كموضوع

ومجال للحم وكأحد أدوات إدارة الاختلاف الطائف بما يستجيب لأولياته الأمنية.

من الممن حت القول أن استخدام خطاب الوحدة الوطنية بشل يجعل الحديث العام عن واقع التنوع داخل المجتمع

.م من منظور طائفسمحت للنظام بمباشرة الح السوري محرما، كان أحد الشروط الأساسية الت

عندما يجرم النظام أي حديث ف المجال العام عن التنوع الطائف المون للمجتمع السوري أو عندما يتدخل بصرامة

لقمعه، فإنه ف واقع الأمر لا يحم سوى احتاره سلطة تعريف ما هو الخطاب الطائف وهو بذلك يؤسس لفرة وحدة

ر النظام سلطة تعريف الخطاب الطائفم. فسورية المتخيلة عندما يحتالطائفية كمنظور وتقنية للح وطنية تقوم عل

ويحول التنوع الطائف إل موضوع محرم، ه سورية مؤلفة من طوائف متنافسة تحاول دائما أن تنتهز الفرصة لتعبر عن

خصوصيتها بشل عنيف؛ ه سورية مهددة دائما بالتقسيم عل أساس طائف.والوحدة الوطنية الت يحميها هذا النظام

تصبح رديفة للدولة الأمنية الت تتعامل مع التنوع الطائف المون للمجتمع السوري كمصدر للتهديد، وه الت تنطلق من

منظور تصبح فيه العلاقة بين الطوائف المونة للمجتمع السوري مسألة أمن دولة.

تفتت الهوية ومركزية الإدارة:

من منظور الفئات الاجتماعية الحاكمة الشرية ف النظام، لا يوجد هناك شعب سوري بل مجموعة من الطوائف تعيش

ضمن حدود سياسية معترف بها دوليا.



بالمقابل حرصت هذه الفئات الحاكمة نفسها عل بناء مؤسسات الدولة خلال أربعة عقود عل أساس مركزية إدارية صارمة

بين الريف المدينة ف المحافظات، ولصالح العاصمة بين المحافظات.

العلاقة بين تفتت الهوية من منظور النظام ومركزية الإدارة كانت دائما إشالية، ولنها جوهرية لفهم طائفية النظام وعلاقته

بمؤسسات الدولة ولفهم قدرته عل المحافظة عل سطوته داخل الدولة والمجتمع.

اعتمد نظام الأسد المركزية الإدارية كأسلوب ف الحم عل مستويين مختلفين وإن كانا مرتبطين.

هناك أولا مركزية عل المستوى الجغراف، وتتعلق بمجال اختصاص هيئات الدولة ومؤسساتها من حيث المان وبيفية

توزيع نفقات الدولة الاستثمارية عل كافة المحافظات.

المركزية عل هذا المستوى كانت تتجل ف تقليص مجال اختصاص سلطات الإدارة المحلية ف المان لمصلحة الهيئات

والإدارات المركزية ف العاصمة وف التفاوت البير ف إنفاق الدولة لأغراض استثمارية لمصلحة العاصمة عل حساب

المحافظات.

هناك أيضا مركزية عل المستوى الوظيف، تتعلق بمجال اختصاص هيئات الدولة ومؤسساتها من حيث الموضوع

وبالأهمية النسبية لبعض أجهزة الدولة ومؤسساتها.

المركزية عل هذا المستوى كانت تتجل ف مجال الاختصاص الواسع للمؤسسات الأمنية إل الحد الذي يمننا فيه القول

أن الثير من سياسات الدولة ف المواضيع الخدمية ه أولا سياسات أمنية.

،سياسة تعليمية، أو سياسة صحية بل كان يعتمد سياسة أمنية للمجال التعليم ن النظام السوري يعتمد مثلالم ي بمعن

.وسياسة أمنية للمجال الصح

إن قدرة النظام عل استخدام الطائفية كمنظور وتقنية ف الحم تعتمد عل قدرته عل إقحام الطوائف ف مساحة تنافسية

واحدة وهذا ما تحققه المركزية الإدارية.

اعتماد المركزية الإدارية من منظور يفترض أن الشعب السوري مفتت الهوية، سمح للنظام السوري أن يحم سطوته الأمنية

ف مختلف مستويات الإدارة.

الأهم من هذا بالنسبة لموضوعنا أن المركزية الإدارية أعطت النظام مساحة سمحت له بأن يؤسس لنمط معين لعلاقة

:الطوائف فيما بينها ومع مؤسسات الدولة يقوم عل

1) خلق تصور لدى كل سوري يحدد هويته عل أساس انتماءه لإحدى الطوائف المونة للمجتمع السوري بأنه عل علاقة

تنافسية ف كل ما يتعلق بتوزيع الموارد والخدمات العامة ومراكز النفوذ مع الطوائف الأخرى إل الحد الذي يشعر فيه بأن

كل امتياز تحصل عليه أي طائفة غير الت ينتم إليها خسارة صافية له.

2) ترسيخ دور الأجهزة الأمنية كحم فيما بينها تحتر سلطة توزيع الموارد والخدمات العامة ومراكز النفوذ.

لا بد من التنويه ف هذا الصدد، أن هذه العلاقة التنافسية تلعب دورا مونا للهوية الطائفية. بمعن أن ما يعنيه الانتماء

الطائف بالنسبة للفرد ف ظل نظام الأسد هو نتيجة لفعل سياس يشمل تحديد الميدان السياس والمؤسسات لتنافس

الطوائف فيما بينها، وتحديد المتسبات موضوع المنافسة، واحتار سلطة توزيع هذه المتسبات.

القاعدة والاستثناء:

من الصعب عل نظام حم أن يحافظ عمليا عل مركزية الإدارة وسيطرته عل مؤسسات الدولة دون منظومة قوانين

مفصلة ومتبعة بشل صارم.

التطبيق الصارم للقوانين والأنظمة ينظم إيقاع العمل الروتين لمؤسسات الدولة ويشل سقف ما يمن للمواطن السوري

أن يتوقعه ف معاملاته سواء مع الغير أو مع الدولة ومؤسساتها.



ليس من الضروري أن تون هذه القوانين والأنظمة مرتبطة بالتنظيم السياس للدولة أو حت بمسائل مرتبطة بحفظ النظام

العام.

ولنها ف أغلب الأحيان تخص كل الأمور التفصيلية ف الحياة اليومية من القوانين الت تنظم المرور، إل قوانين التنظيم

العمران، والقوانين الناظمة لمناقصات القطاع العام، إل التشريعات الضريبية والجمركية. وبغض النظر عن ما إذا كانت

صياغة هذه القوانين والأنظمة تخدم موضوعيا المصلحة العامة، فإن كل طرف فاعل ف تطبيق هذه القوانين والأنظمة

يتعامل معها بشل صوري[2] عل أنها تحتوي عل قواعد عامة ومجردة تطبق بشل متواتر ومتساو عل كل المواطنين

دون استثناء.

أما الواقع المستتر الذي تعيه كل الأطراف الفاعلة ف تطبيق هذه القوانين وتتنافس عل الاستفادة منه أو تجتهد لتجنب آثاره،

فهو أن سلطة التطبيق الصارم والمتواتر تفترض أيضا سلطة إقرار الاستثناء.[3]

استخدم نظام الأسد الصورية، وازدواجية الوع القانون الت تنتجها، والاتفاق الضمن بين صانع القرار والمسؤول عن

تنفيذه والمحومين به عل استمرارها، بشل فاعل لترسيخ طائفيته. بين القاعدة والاستثناء ف سياق نظام مركزية إدارية

ومن منظور لا يرى المحومين إلا كأفراد تنتم إل طوائف، وجد النظام المساحة الت تسمح له بأن

.1) يؤسس لعلاقة تنافسية بين السوريين الذين يحددون هويتهم بانتمائهم الطائف

2) يرسخ دور الأجهزة الأمنية كحم تحتر سلطة توزيع الموارد والخدمات العامة ومراكز النفوذ بينهم.

سلطة إقرار الاستثناء ف الواقع ه سلطة خلق «ريع» كما هو مفهوم ف علم الاقتصاد السياس، وإقراره ف حالة معينة

ن للنظام بأجهزته القمعية أن يخلق ريعاً ويوزعه من منظور طائفالواقع توزيع لهذا الريع. ومن المم لاعتبارات آنية هو ف

منتجاً بذلك علاقة التنافس بين السوريين عل أساس انتمائهم الطائف، ولنه كان أيضا يوزعه لاعتبارات أخرى قد تون

أكثر ارتباطا بمصالح شخصية.

3- طائفية النظام السوري مستحيلة ف دويلة علوية:

بناء عل ما تقدم من الممن أن نصل إل عدة استنتاجات أولية حول الطبيعة الطائفية للنظام السوري:

ومؤسسات نها مرتبطة بخلق مناخ سياسطائفية النظام السوري ليست مرتبطة بعلاقة عصبية مع الطائفة العلوية. ول - .i

يستطيع فيه النظام أن يستخدم عصبية علوية بمواجهة طوائف أخرى ف سبيل المحافظة عل استمراره.ف الواقع، تبدو

علاقة النظام بالطائفة العلوية علاقة طبقية، قائمة عل ترسيخ سطوة الفئات الاجتماعية الموالية وأجهزة الدولة.

ii.- طائفية النظام السوري لا تهدف إل إعادة توزيع الموارد والنفوذ بين الطوائف لمصلحة طائفة معينة. الهدف من طائفية

،ونة له أياً كان انتماءها الطائفم هو توزيع الموارد والنفوذ لمصلحة الفئات الاجتماعية المالح النظام كمنظور وتقنية ف

ولمصلحة أجهزته القمعية.

طائفية النظام السوري كمنظور وتقنية ف الحم مون أساس لأسلوبه ف الحم وأحد الأدوات الت لا يمن  -  .iii

الاستغناء عنها والت ساعدته بالاستمرار وإعادة إنتاج سلطته منذ الحركة التصحيحية ف عام 1970.

طائفية النظام السوري غير ممنة إلا ف نطاق جغراف واجتماع وسياس متعدد طائفيا ويسمح للنظام أن يقحم  -  .iv

الطوائف المختلفة ف ساحة تنافسية يسيطر عليها. النظام لا يمن أن يستمر ف أي وحدة سياسية جغرافية غير متعددة

طائفيا.

v. - عندما يهتف الشبيحة «الأسد أو نحرق البلد» فإن «البلد» الت يعنيها هذا الشعار ه كامل الأراض السورية.

والخيار الوجودي الذي يطرحه هذا الشعار هو إما استمرار سيطرة نظام الأسد عل كامل الأراض السورية أو «إحراق

البلد.» الانسحاب إل دويلة علوية خيار غير مرغوب وغير متصور لدى شبيحة النظام.



لن يستطيع نظام حم العائلة أن يبسط سيطرته عل الطائفة الت استخدمها خلال أربعة عقود كرهينة لضمان استمرار

سطوته.

 

-----------------------------
Mahmoud Mamdani, “Define and Rule: Native as Political Identity”, 2012 :هذا الخصوص راجع [1] ف

2]] الصورية ف القانون مفهوم خاص لا بد من بيانه وهو المقصود قياسا ف متن النص. الصورية ف المعاملات المدنية والتجارية ه ترتيب متفق

عليه بين متعاقدين، يقتض تنظيم علاقاتهما عل أساس عقد ظاهر للغير صحيح و ينتج آثارا قانونية معينة ولن ليست مرغوبة لذاتها، وعقد مستتر

يختلف عن العقد الظاهر وقد يلغ آثاره ويون هو حقيقة موضوع الاتفاق بينهما.

الصورية ف القانون لها إذاً عناصر محددة:

١) ازدواجية الواقع القانون وانفصامه إل علاقة ظاهرة وعلاقة حقيقية باطنة؛

٢) اتفاق الأطراف المعنية عل إنتاج هذه الازدواجية وعل استمرارها؛

٣) الغير ف العلاقة الصورية طرف أساس ف العلاقة عل الأقل من حيث أن الأطراف يلجؤون إل الازدواجية من أجل تجنب أي نتائج قد تنجم عن

معرفة الغير بالطبيعة الحقيقية للعلاقة.

[3] الإشارة إل «الاستثناء» هنا لا تحيل إل نظرية السيادة للقانون الألمان كارل شميت. الاستثناء ف نظرية كارل شميت للسيادة ه افتراض نظري

يستعمله من أجل مقاربة علاقة العمل السيادي بالنظام القانون للدولة من خلال الإشارة إل الحالة الت يون فيها وجود الدولة وسيادتها محل تهديد

الت يبرر للسلطة التنفيذية أن تباشر الحم من دون التقيد بفصل السلطات وبالإجراءات القانونية والبرلمانية الروتينية.

من هذا المنظور فإن قدرة السلطة التنفيذية عل إعلان حالة الطوارئ لا تستغرق ما يعنيه شميت بحالة الاستثناء. «

حالة الطوارئ» ه حالة دستورية ومحومة بقاعدة قانونية.

حالة الاستثناء، بالنسبة لشميت لا يمن وصفها وتقنينها بنص دستوري لأن النظام القانون لا يمن أن يتصورها.

وعندما يعرف شميت صاحب السيادة بأنه «هو الذي يقرر الاستثناء»، فإنه يشير إل «قرار» بالمعن «الحقيق» لللمة، بحسب تعبير شميت، لأنه قرار

يتم بشل مجرد دون أن يون محوما بأية قواعد قانونية ترخص به وتحدد نطاق تطبيقه.

 .Carl Schmitt, Political Theology:Four Chapters on the Concept of Sovereignty, 2005 راجع

أما الاستثناء المشار إليه ف متن النص فهو ليس عمل سيادي بمواجهة تهديد لوجود الدولة، بل ممارسة روتينية مرتبطة بوجود هامش من السلطة

التقديرية والقدرة عل تقرير قواعد خاصة لاعتبارات آنية.

والاستثناء ف هذه السياق يفترض القاعدة ويرتز عل وجودها ونطاق تطبيقها.

والدور السياس الذي يلعبه الاستثناء ف النظام القانون والإداري ف سورية يعتمد عل المفاضلة بين أغلبية تتبع القاعدة، والفئة المختارة الت تخضع

للاستثناء سواء أكان ذلك وبالا عليها أم امتياز.

 

 

 

الجمهورية

 

المصادر:


