
قضية "المصطلح" من القضايا البرى الت شغلت الدارسين ف مختلف حقول العلم‐ سيما حقل الدراسات الإسلامية‐ إذ

لا يخلو علم من العلوم من مصطلح يؤطر ظواهره، أو يعنون معانيه، أو يدلل عل حالة أو حادثة به، بل هو حاجة وضرورة

لابد منها، وبفقدها يجمد العلم ولا يتحرك، بل ربما لا يتب له البقاء والاستمرارية.

 

 

والاصطلاح بحسب تعريف الجرجان "عبارة عن اتفاق قوم عل تسمية الشء باسم ما ينقل عن موضعه الأول، وإخراج

اللفظ من معن لغوي إل آخر لمناسبة بينهما.

وضع اللفظ بإزاء المعن وقيل: الاصطلاح اتفاق طائفة عل

وقيل: الاصطلاح إخراج الشء عن معن لغوي إل معن آخر لبيان المراد.

وقيل الاصطلاح لفظ معين بين قوم معينين"(1).

وعليه فالمصطلح هو "اللمة الت خصصها الاستعمال ف علم من العلوم، أو فن من الفنون، أو صناعة من الصناعات

بمفهوم معين"(2)، وشاع استعمالها بحيث صار التطابق بينها وبين مدلولها أمراً لازماً وضرورة لابد منها.

فللمصطلح أهمية كبرى ف تحديد نطاقات العلوم والفنون، فهو عنوان لحالة أو موقف أو فلسفة أو علم، و"إنما تتبلور مفاهيم

العلوم عند ولادتها ف مصطلحات، وتعبر عن نضجها حين تنضج بمصطلحات، وتبلغ أشدها حين تبلغه بأنساق من

المصطلحات، ولا سبيل إل استيعاب أي علم دون فهم المصطلحات، ولا سبيل إل تحليل وتعليل ظواهر أي علم دون فقه

المصطلحات، ولا سبيل إل تجديد أي علم دون تجديد المصطلحات أو مفاهيم المصطلحات"(3).

وعليه يشترط المطابقة بين المصطلح وما يدل عليه من مفاهيم، وضابط ذلك "أنه لو وضعت عبارة التعريف مان

ضبط المصطلح ضرورة إسلامية
الاتب : رمضان الغنام

التاريخ : 12 سبتمبر 2014 م

المشاهدات : 4509



المصطلح المعرف ف اللام لانسجم اللام، وإنما ينضبط ذلك إذا راع الدارس ف تعريف المفهوم كل العناصر والسمات

الدلالية المونة للمفهوم، المستفادة من جميع نصوص المصطلح وما يتعلق به ف المتن المدروس؛ فلا تبق خاصة دون

إظهار ولا ميزة دون اعتبار"(4).

وف مجال الدراسات الإسلامية نال الحديث عن المصطلح ودلالاته حظاً وافراً من العناية والدرس، لما نشب من خلافات

واختلافات كان من نتائجها المباشرة تشرذم الأمة الإسلامية إل جماعات وأحزاب متناحرة عسرياً وفرياً، وكان من

نتائجها غير المباشرة اختلاف وجهات النظر ف كثير من القضايا، ومن هذه القضايا الاختلاف حول بعض المصطلحات

الشرعية .

وإشالية المصطلح ف الدرس الإسلام تتمثل ف بعدين أساسيين؛

أولهما ما ينشأ من اختلاف ف المصطلحات ومعانيها بين الوافد من المصطلحات والإسلام منها؛ وينشأ ذلك بسبب

اختلافات الثقافات والبيئات، أو التزييف المتعمد من قبل ناقل المصطلح، وثانيهما ما ينشأ من اختلاف عل المصطلح

الواحد ف المحيط الإسلام، وينشأ ذلك‐ ف الغالب‐ نتيجة الخلاف المذهب، والخلفيات الفرية والشخصية.

وعل ذلك يون للمصطلح أكثر من معن، يختلف بحسب المان أو الزمان أو خلفيات المتلقين لهذا المصطلح، وقد يون

للغة وعوامل النقل وظروف الناقل أثر كبير ف هذا الأمر، "فمما يتعين فهمه معرفة المراد بالمصطلح، فثيراً ما يحصل

الغلط فيه، إذ يراد به عند قوم غير ما يراد به عند آخرين، وقد يحصل تطور ودخول أشياء كثيرة ف المصطلح عليه لم تن

ف السابق"(5).

وإل هذا أشار شيخ الإسلام ابن تيمية فقال ف فتاويه: "ومن أعظم أسباب الغلط ف فهم كلام اله ورسوله أن ينشأ الرجل

عل اصطلاح حادث، فيريد أن يفسر كلام اله بذلك الاصطلاح ويحمله عل تلك اللغة الت اعتادها"(6).

وعل سبيل المثال يقول أحد الباحثين‐ تحليلا للاختلاف حول مصطلح الحضارة بين الشرق والغرب‐: "ومن هنا تأرجحت

دلالة المفهوم طبقاً للمصدر المعرف الذي استق الباحث منه، وتوزعت الدلالات، وطمس أغلبها، وحدث نوع من التشويه

أدى إل إخراج المفهوم عن دلالاته الأصلية، وتلبيسه بدلالات أخرى لا يستوعبها جذره اللغوي، ولا تتّسق مع أصوله

ومصادره، وف نفس الوقت طمست دلالاته الحقيقية المرتبطة بأصله ومصدره، وقد أحدث هذا تفتيتاً شديداً للمفهوم، بحيث

اللفظ الأجنب محدداً، أو تعريفاً واحداً لدى أي من الذين تناولوه، بل إن استخدامهم له لم يجد اتفاقاً ف اد نجد له معنلا ن

الذي استقوه منه"(7).

ولقد نبه القرآن الريم منذ اللحظات الأول إل خطورة المصطلحات، وتمثل ذلك ف مواطن منها النه القرآن عن

استخدام مصطلحات معينه والإرشاد إل غيرها، ومن ذلك ما جاء ف قوله تعال: (يا ايها الَّذِين آمنُواْ لا تَقُولُواْ راعنَا وقُولُواْ

انظُرنَا واسمعوا ْوللافرِين عذَاب اليم)(8).

ووجه النه عن ذلك أنّ هذا اللفظ (راعنا) كان بلسان اليهود سباً، قيل إنه ف لغتهم بمعن "اسمع لا سمعت"، وقيل غير ذلك،

فلما سمعوا المسلمين يقولون للنب‐ صل اله عليه وآله وسلم‐ راعنا طلباً منه أن يراعيهم من المراعاة اغتنموا الفرصة،

مبطنين أنهم يقصدون السب ،العرب ه عليه وآله وسلم‐ كذلك مظهرين أنهم يريدون المعنال صل ‐وكانوا يقولون للنب

الذي هو معن هذا اللفظ ف لغتهم(9).

كما حفلت السنة النبوية بالعديد من النماذج الدالة عل عناية النب‐ صل اله عليه وسلم‐ بالألفاظ المنطوقة ودلالاتها،



‐هال ولسنَّ ره عنه‐ اال دٍ‐ رضعوقاص؛ فعن س ومن ذلك التفرقة بين لفظ الإيمان والإسلام، فيما رواه سعد بن أب

،إل مهبجعهو ا ،ًجه عليه وسلم‐ رال صل ‐هكَ رسول الفَتَر ‐سالدٌ جعسطًا‐ وهر َطعه عليه وسلم‐ اال صل

دْتمنه، فَع لَمعما ا نغَلَب ثُم ،ًيقَل تا، فَسملسنًا، فقال: أو مموم اهر إن هالنٍ؟ فَوَُ؛ مالك عن فهال ولسفقلت: يا ر

لمقَالَت، فقلت: مالك عن فَُنٍ؟ فَواله إن راه مومنًا، فقال أو مسلما...)(10).

والأمثلة من السنّة كثيرة، والأمثلة من واقع الصحابة والتابعين والعلماء العاملين أكثر بثير، فقد اهتموا بمنطوقاتهم،

وبمدلولات ألفاظهم أيما اهتمام.

ونظراً للابتعاد عن المنهج الإسلام ف التعامل مع المصطلحات: إطلاقاً ونقلا، تأثرت عدة مصطلحات بتشوهات وخرج

البعض الآخر عن نطاق مدلولها، وحدث كثير من الخلل بين المصطلح ومفهومه، سيما ف المصطلحات المنقولة عن

الغرب، أو المتنازع عليها بين الفرق والطوائف الإسلامية.

فمن أمثلة المصطلحات الغربية: العلمانية، والليبرالية، والقومية، والشيوعية، وغيرها من المصطلحات المعبوث بها من قبل

النقَلة؛ لتمريرها إل الداخل الإسلام، بحيث يسهل عل أفراده تقبلها دون معارضة لما تتضمنه من مخالفة للمسلّمات

والثوابت الإسلامية.

والأمر نفسه ينطبق عل المصطلحات الإسلامية الت اختلف حولها ف الداخل الإسلام، ومن هذه المصطلحات: التأويل،

والتجديد، والمساواه، والأصولية، والتنوير، إل غير ذلك من المصطلحات والمفاهيم المجملة الت لا يتضح معناها بغير

غوص ف خلفياتها الفرية وتدبر لها.

ول ينضبط الأمر ويستقيم؛ عل الناظر لهذه المصطلحات أن يحاكمها وفق المعيار الإسلام، فإن كان مصطلحاً غربياً؛

لزم الناقل له أن يتتبع أصوله، وأن يتسم نقله بالأمانة والصدق، وأن يراع الخلفية الفرية الت نشأ عل أساسها هذا

المصطلح، وأن يدع المصطلح يعبر عن نفسه دون إعمال لذائقته أو ميوله الشخصية.

وإن كان المصطلح إسلامياً نُظر إليه وفق المنظور الشرع، وحوكم  بما تحتمله اللغة العربية، وما يرتبط به من ظروف

اجتماعية، فهذه شروط ثلاثة، عل الباحث استصحابها عند تعرضه لتحرير مصطلح ما أو تقييمه.

 

ـــــــــــــ

الهوامش:

(1) التعريفات للجرجان‐ تحقيق: إبراهيم الأبياري‐ دار التاب العرب‐ بيروت‐ 1405هـ‐ ط1: (ص:44).

(2) ضوابط قبول المصطلحات العقدية والفرية عند أهل السنة والجماعة‐ د. سعود العتيب‐ رسالة دكتوراه‐ جامعة أم القرى: (ص:30).

(3) نظرات ف المصطلح والمنهج، د. الشاهد البوشيخ‐ مطبعة: انفو‐ برانت‐ فاس‐ ط3- 2004م: (ص:15).

(4) المرجع السابق: (ص:27).

(5) الاختلاف ف المصطلحات العقدية‐السيد صالح بن محمد العقيل: (ص:1).

(6) مجموع الفتاوى لابن تيمية‐ تحقيق: عبد الرحمن النجدي‐ متبة ابن تيمية‐ ط2- د.ت: (12/107).

(7) الحضارة. الثقافة. المدنية‐ دراسة لسيرة المصطلح ودلالة المفهوم‐ نصر محمد عارف‐ المعهد العالم للفر الإسلام‐ ط2-1415هـ: (ص:16).



(8) سورة البقرة، الآية: (104).

(9) فتح البيان ف مقاصد القرآن‐ محمد صديق خان القنَّوج‐ عن بطبعه وقدّم له وراجعه:عبد اله بن إبراهيم الأنصاري‐ المتبة العصرية‐ صيدَا – بيروت‐

1412هـ ‐ 1992م: (1/243).

(10) متفق عليه؛ البخاري: (1408)، ومسلم (150).

 

 

مركز التأصيل للدراسات والبحوث

المصادر:


