
عناصر الدولة المدنية:

يدور الحديث عن عناصر الدولة المدنية حول عدة محاور تقول: «فطبيعتها تتلخص ف وجود دستور يعبر عن قيم

اكتساب الحقوق عل الفصل بين السلطات الثلاث الآنفة الذكر(1)، وف الدولة، وف ومعتقدات وأعراف المواطنين ف

أساس المواطنة، وعدم التمييز بين المواطنين لا بسبب المذهب أو الطائفة أو الثقافة أو العرف، وف كفالة حقوق الإنسان

والحريات الأساسية، واحترام التعددية والتنوع»(2).

من خلال ما هو مطروح من المداخلات والمساجلات يتبين أن هناك عدة عناصر، منها:

وجود دستور متوب: والدستور هو أعل وثيقة قانونية ف الدولة وهو المرجعية النهائية لجميع القوانين والأنظمة؛ فل ما

خالفه من أفعال أو تصرفات فه موصوفة بالبطلان المطلق، وكل قانون أو تنظيم يسن مخالفاً للدستور، هو باطل ولا تترتب

عليه النتائج الت تغياها القانون أو التنظيم، وكل ما خالف الدستور فيجب نقضه وإلغاؤه.

وقد يختلف الناس ف شأن تدوين دستور، وهل هناك حاجة إل ذلك لتحديد الحدود والالتزامات والحقوق والواجبات بين

مختلف فئات المجتمع، وتحديد العلاقة بين الحاكم والمحوم، أم يتف بما هو موجود ف النصوص الشرعية؛ وبما هو

موجود ف القضايا الاجماعية، والمعلوم من الدين بالضرورة؛ لوضوحه ف الدلالة عل ما يراد منه.

والخلاف ف ذلك سائغ وهو خلاف ف الفقهيات وليس ف العقائد، يحـم عليـه بالصـواب أو الخـطأ، ولا يحم علـيه بالحـق

أو الباطــل، أو بالإيمان أو الفر، ولا يمن أن يمنع الخلاف فـ ذلـك بـين النـاس إلا ف ظل القهر والاستبداد، وليس هذا هو

تاب والسنة وما دلان عليه الدستور إذا قيل بتدوينه؟ هل هو الدَوجوهر القضية، وإنما جوهر القضية: ما الأساس الذي ي

عليه بوجوه الدلالات المعتبرة، وفْق القواعد الشرعية المنضبطة، أو الأساس هو العقل والمصلحة، والخبرة والتجارب؟ لا

شك أن الخلاف ف هذا غير سائغ، وهو خلاف عقدي يحم عليه بالحق أو الباطل أو بالإيمان أو الفر، وليس خلافاً فقهياً

يحم عليه بالصواب أو الخطأ.

الدولة المدنية صورة للصراع بين النظرية الغربية والمحمات الإسلامية (2ـ2)
الاتب : محمد شاكر الشريف

التاريخ : 6 مايو 2015 م

المشاهدات : 4167



إمانية تداول السلطة:

المراد بالسلطة ف هذا اللام (الحومة) بما لها من حقوق وما عليها من واجبات وتبعات، وه بلا شك ف كل الأنظمة

سواء الإسلامية وغير الإسلامية لها شروط ومواصفات، ينبغ تحقيقها والتحل بها، والمشلة لا تمن ف تداول السلطة؛ فقد

قال عمر ـ رض اله تعال عنه ـ الخليفة الثان: «انّ إنْ شاء اله لَقائم الْعشيةَ ف الناسِ فَمحذِّرهم هؤء الَّذِين يرِيدُونَ انْ

يغْصبوهم امورهم.. ثم قال عندما قدم المدينة: من بايع رجلا عن غَيرِ مشُورة من الْمسلمين فلا يبايع هو و الَّذِي بايعه تَغرةً

انْ يقْتَلا»(3)؛ فعمر ـ رض اله تعال عنه ـ يبين أن البيعة، أي تولية السلطة، لا تون إلا بمشورة المسلمين، ويحذر الناس

ممن يبايع من غير مشورة، ويبين أن هذا غصب لأمور الناس، ثم يبين أن من فعل ذلك فلا ينبغ مبايعته هو أو الذي بايعه،

وقد قال ذلك ف المدينة النبوية ف خطبة الجمعة أمام الصحابة كلهم بمن فيهم من الفقهاء والعلماء، فلم يعترضه أو ينر

عليه أحد، فدل ذلك عل أن هذا هو المعروف لديهم.

وعندنا من الواقع العمل أن السلطة تولاها بعد رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ أبو بر وهو من بن تيم، ثم تولاها عمر

وهو من بن عدي، ثم تولاها عثمان وهو من بن العاص، ثم تولاها عل وهو من بن هاشم ـ رض اله تعال عن الجميع.

فالسلطة انتقلت وتداولها المسلمون وفْق الشروط والمواصفات الت دلت عليها الأحام الشرعية، ولم يحترها أحد

الأمر يفقد بها صلاحيته لولاية الأمر حت حدَّد وقت معين لولتداول السلطة أن ي ن ليس من معننفسه. ل ويقصرها عل

يجدد اختياره من جديد.

َّولتوافرها فيمن ي ينبغ الشروط والمواصفات الت من فهذه المسألة ت لة الجوهرية مع أنصار الدولة المدنية فوالمش

الأمر، وليس ف تداولها؛ فهل من شروط الحاكم عندهم أن يون مسلماً، أم يجوز أن يون كافراً شقياً ما دام أنه يتمتع

بصفة المواطنة؟ وهل يشترط عندهم أن يون صالحاً تقياً، أم يجوز أن يون فاسقاً عصياً لرب العالمين؟ وهل يشترط

عندهم أن يون رجلا أم يجوز أن تون امرأة؟

لن أهمية الحديث عن تداول السلطة عند كثيرين تنبع من أن السلطة ف عرفهم صارت مغنماً من المغانم وليست مغرماً،

لذلك يطالبون بنصيبهم من هذا المغنم، ورض اله ـ تـبارك وتعال ـ عن عمر عندما رفَض أن يعهد بالأمر من بعـده لابنه عبد

اله، وقال: لا أتحملها حياً وميتاً. والتداول لا يمثل قيمة جوهرية ف الفقه السياس الإسلام، وإنما القيمة تمن ف قدرة

ول الأمر عل القيام بمهامه عل الوجه الأحسن؛ فإذا كان ول الأمر قائماً بما يجب عليه، محققاً للمقصود من نَصبِه من

غير إخلال أو تقاعس عن القيام بمهامه وواجباته، فليس هناك معن معقول لإخراجه عن السلطة بزعم تداولها. وف الجهة

المقابلة فإنه مت تقاعس ول الأمر عن القيام بواجباته، ولم ين نَصبه محققاً للغرض المقصود منه فإن الشريعة لا تأمر

بالإبقاء عليه واستمراره ف منصبه، بل يوعظ وينصح ويوجه؛ فإن استقام وإلا فالعزل طريقه.

الاعتراف بالآخر:

ما المراد بالاعتراف به؟ الاعتراف بوجوده، أم الاعتراف بحقوقه الت كفلتها له الشريعة، أم الاعتراف بواجباته الت أناطتها به

الشريعة، أم الاعتراف بأنه عل دين يخالف دين الإسلام، أم الاعتراف بأن له الحق ف أن يدعو بين المسلمين إل دينه، وأنه

يحق له إقناعهم بالتحول إليه؟

ونقول: الاعتراف بالموجود لا حاجة له؛ فنفس وجوده دليل عليه، وهذا من البدهيات لا يحتاج إل اعتراف. وأما الاعتراف

بحقوقه وواجباته وفق الشريعة فلم يعارض ف ذلك أحد ممن يؤخذ عنه العلم، ولا ينبغ أن يعارض ف ذلك أحد. وأما



الاعتراف بأنه عل غير دين الإسلام فهذا من أساسيات الإسلام؛ فل من لم يشهد أـنه لا إلـه إلا اللـه وأن محمداً رسول اله ‐

صل اله عليه وسلم‐ فهو عل غير دين الإسلام.

ما بق إلا شء واحد وهو أن يون الاعتراف بالآخر يعن الاعتراف بحقه ف أن يدعو المسلمين إل دينه، أو أن يمنوا من

بناء أماكن لعبادتهم(4) ف أمصار المسلمين الت لم يونوا بها من قبل، بل مصرها المسلمون. لن نحن نسألم: هل هناك

أدلة تدل عل ذلك؟ وإذا لم تن هناك أدلة تدل عل ذلك، بل كانت الأدلة تدل عل عسه، كانت المطالبة به عل أساس أنه

من مواصفات الدولة المدنية، قدحاً ف تلك الدولة؛ لأنها تقوم عل مخالفة الشرع.

قبول الديمقراطية:

وقد تقدم الحديث عنها ف مقال سابق فلا مسوغ للإعادة(5)، لنا نقول: لقد أثبتت حوادث الأيام أن الديمقراطية ف تلك

الدول الت تزعم ريادتها ف هذا المجال مجرد شعار أجوف؛ فلقد شنت أمريا الدولة الديمقراطية ومعها بريطانيا الدولة

العراق بزعم وجود أسلحة دمار شامل ف الديمقراطية أيضاًً، وبالتحالف مع عدة دول ديمقراطية أيضاًً، حرباً ظالمة عل

ذلك البلد، ثم تبين بعد ذلك أن هذه الأخبار كانت ملفقة؛ حت إن وزير الخارجية الأمري السابق (كولن باول) اعترف بذلك؛

فماذا كانت النتيجة: هل اعترفت أمريا وبريطانيا وذيولهم بالخطأ، وندموا عل ما فعلوا وقدموا تعويضات لهذا الشعب

الذي قتل منه بسبب هذه الحرب الهمجية أكثر من مائت ألف مواطن؟

تلك الحرب غير الأخلاقية فما أصغوا إليهم، ثم أين سيادة القانون الت لقد اعترضت طوائف كثيرة من شعوبهم عل

يدعونها، وهم قد خالفوا القانون الدول الذي يلزمون به الدول الأخرى، وذلك بالتدخل ف شؤون دولة مستقلة من غير

تفويض من (المجتمع الدول) بذلك؟ والأغرب من ذلك أن الأمم المتحدة نفسها قامت عل أساس غير ديمقراط؛ حيث

لو وافقت عليه دول العالم كلها؛ فأين الديمقراطية فـ هناك خمسة دول كل دولة منها تملك تعطيل أي قانون أو مشروع حت

ذلـك؟ أم أنها احتار للقرار الدول؟ فلو وضع صوت دولة من هذه الدول ف كفة وبقية العالم ف كفة لرجحت كفة هذه

الدولة؛ فما أشد هذا الظلم وأقساه عل النفوس الأبية! وكم ذقنا من مرارته كثيراً! فها هم اليهود يعتدون عل إخواننا

الفلسطينيين ويقتلون منهم ف سيناريو شبه يوم؛ فلو قدر أن ضمير العالم صحا لهذا الظلم الشنيع، وأخذ قراراً بالإدانة،

مجرد قرار، لا يترتب عليه شء ف الواقع، لوجدنا أمريا تعترض عليه، بما لها من هذا الحق غير (الديمقراط) فيصبح كأنه

لا شء.

الحفاظ عل حقوق الإنسان:

الناس لهم حقوق كثيرة كفلتها لهم الشريعة ينبغ أن يمنوا منها، ولا يجوز لأحد أن يحول بينهم وبين حقوقهم الت منحها

اله لهم، ولا يفعل ذلك إلا جبار عنيد؛ فالحقوق ممنوحة من اله ـ تعال ـ لم تمنحها الطبيعة ولم يمنحها الحاكم، وف هذا

أعظم صيانة لهذه الحقوق، ومن هذه الحقـوق أن الـافـر لا يره عل الدخول ف دين الإسلام، بل يعرض عليه الإسلام؛ فإن

قَبِلَه ونطق الشهادتين دخل ف الإسلام، وإن أب وأصر عل البقاء عل دينه فلا يره ولا يجبر عل تغييره، وكل ما يطلب منه

ف هذه الحالة أن يف بعقد الذمة الذي بينه وبين الدولة المسلمة ولا ينقضه، وهذا أمر مقرر، وكل ذلك لا خلاف عليه بيننا

وبين من يقبل به سواء كان من أدعياء الدولة المدنية أم من غيرها.

لن هل من الحقوق أنه يجوز للمسلم أن يغير دينه إل اليهودية أو النصرانية أو إل لا دين؟ هذا محل خلاف بيننا وبين دعاة

الدولة المدنية، هم يرون ذلك حقاً له، وأنه لا حد ف الردة، وأن المرتد هو الشخص الخارج عل النظام؛ فهذا الذي يجب



قتله. ومن غير كبير خوض ف التفاصيل فإن كل مسألة من تلك المسائل قد يستغرق اللام فيها حيزاً كبيراً، فنقول: أنتم

لستم أول المسلمين، ولا أنتم صحبتم رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ وفقهتم عنه، كما أن الإسلام لم ين معطلا قبلم

حت جئتم أنتم تطبقونه، فخبِرونا من من أهل العلم الذين يرجع إل أقوالهم عند الخلاف قال بهذا القول؟ فإذا لم تستطيعوا ـ

ولن تستطيعوا ـ أن تثبتوا أن أحداً من أهل العلم بدين اله ـ تعال ـ قد سبقم بما تقولون، فقد أحدثتم ف دين اله ـ تعال ـ

وقد قال رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐: «من احدَث ف امرِنَا هذَا ما لَيس منْه فَهو رد» وهو حديث متفق عليه أخرجه

.«دنَا فهو ررمه اليس علي لامع لمع نرواية: «م الإمامان البخاري ومسلم وغيرهما من أهل الحديث، وف

عل أن هناك حادثتين تتعلقان بهذا الموضوع يحسن بنا إيرادهما تُبينان أن اللام عل حقوق الإنسان والدندنة حولها ليس

ف حقيقته أكثر من تمين فئات الأقلية من التحم ف الأكثرية، تحت ضغط الدول المدنية البيرة وتأثيرها عل متخذي

القرارات ف الدول الضعيفة؛ فقد حدث أن امرأة نصرانية ف مصر اهتدت إل أن الإسلام هو دين الحق فأسلمت، لن

الذين يتلمون عن حقوق المواطنة هاجوا وماجوا ومن ورائهم ضغط الدول المدنية البيرة حت سلَّمت الدولة المصرية

المرأة المسلمة إل النيسة لتعتقلها داخل الدير، وقد يضغطون عليها هناك تحت ظروف الاعتقال فيردونها إل الفر مرة

أخرى، فجعلت منها دولة داخل الدولة، ولم نسمع أي نير من أي دولة مدنية كبيرة أو صغيرة عل هذا الاعتداء الصارخ

عل حقوق الإنسان، ولو قارنت هذا بما حدث من رجل أفغان ارتد عن دين الإسلام حينما قُدِّم للمحاكمة، كيف قام العالم

النصران كله يدافع عن حقه ف اختيار الدين الذي يريده، وأن محاكمته عل اختياره هو اعتداء عل حقوق الإنسان،

وضغطوا عل حومة ذلك البلد حت خرج ف أقل من ثمانية وأربعين ساعة من أمام المحمة الت يحاكم بها، ليسافر

.بلد نصران رماً لاجئاً إلمعززاً م

السماح بالحريات:

الحرية مطلب تحرص عليه النفوس الأبية الت تأنف أن تون ذليلة أو تابعة لبشر مثلها، ولا ينبغ أن يحجر عل الإنسان

ويمنع من حريته الت كفلتها له الشريعة. لقد كان الاختلاف المذهب أحد أبرز مظاهر حرية الرأي عند المسلمين؛ فرغم أنه

خلاف ف فهم الدين والعمل، فإنه لا جبر ولا إكراه عل القبول برأي لا يرضاه الإنسان، ولل إنسان الحق ف الاحتفاظ برأيه

والعمل به ما دام رأيه لا يصادم النصوص الشرعية ولا يخالف القواعد المرعية، ويحق للمسلم التمسك برأيه ولو كان ف

مواجهة رأي الخليفة، وهناك نماذج وأمثلة كثيرة حدثت ف تاريخ المسلمين.

فالخلاف ف الرأي والتصورات ظاهرة إنسانية لا يمن نفيها ولا القضاء عليها، والخلاف ليس مقصوراً عل المسلمين؛ فل

أصحاب المذاهب الأخرى يختلفون، ولن بفارق مهم جداً وهو أن المسلمين لهم مرجع يرجعون إليه جميعاً، يون لهم

ضابطاً يعصمهم من تحول الخلاف ف الرأي إل افتراق وتشتت بين أفراد الأمة وانقسامها إل طوائف وشيع وأحزاب؛

بعس المذاهب الأخرى؛ فليس لهم مرجع يرجعون إليه غير ما تهديهم إليه عقولهم وغير ما يظنون منفعته وفائدته، وهذا من

شأنه أن يجعل الإنسان متقلباً لا يستقر عل رأي أمداً طويلا، بسبب قصور علم الإنسان وجهله؛ فما كان حقاً وصواباً عندهم

اليوم قد يرونه غداً خطا وضلالا(6)، لن: هل من حرية الرأي أن يعيب المسلم أو غير المسلم الدين ويقدح ف الشريعة؟

فالمسلم مطالب بأن يعظّم شعائر اله، وأن يعظم حرمات اله؛ فمخالفة ذلك ليس من حرية الرأي، بل من الخروج عل الدين

الذي ينبغ أن يحاسب عليه من فَعلَه، وهل من الممن تحت زعم عدم التضييق عل الإبداع والمبدعين أن يترك لهم الحبل

عل الغارب فيعيثوا ف أخلاق الأمة وعقيدتها وشعائرها فساداً؟ وأما غير المسلم فلا يطالب بذلك مثل المسلم؛ فإن عدم

إسلامه يعن طعنه ف دين الإسلام، لن لا يقبل منه إظهار ذلك بين المسلمين، والإعلان به، أو الدعوة إليه.



وهذا لو ذهبنا نعدد كثيراً من تلك الأمور الت يعدونها من عناصر الدولة المدنية؛ فقد لا نجد اختلافاً عند اللام المجمل،

ولن المحك الحقيق عند ذكر التفصيلات حيث يظهر الاختلاف؛ فمثلا من من الناس لا يريد العدل ولا يطالب به؟ لن ما

هو العدل؟ هذا يختلف باختلاف كل أمة؛ فما يون عدلا عندك قد يون ظلماً عند الآخرين؛ فأمريا اليوم مثلا ترى من العدل

والحق أن يقوم اليهود بضرب الفلسطينيين ف غزة بالطائرات والمدافع من أجل فك أسر جندي يهودي مأسور، بينما ترى

أن محاولة الفلسطينيين فك أسراهم من الظلم الذي ينبغ أن يعاقبوا عليه.

وبلام مجمل: نقول لدعاة الدولة المدنية والمبشرين بها:

ـ هل ما تذكرونه عن الدولة المدنية من حيث معناها وعناصرها، دل عليه ديننا وشريعتنا بأي نوع من الدلالات المعتبرة عند

أهل العلم؟ فإن قلتم: نعم دل عل ذلك! قلنا: أين ه النصوص الت تتحدث عن ذلك وما وجه دلالتها؟ وإن قلتم: لـم تـدل

خـلافه، قـلنـا: لا حاجة لنا فيما يخالف شرعنا. وإن قلتم: إن النصوص لم تدل عل ذلـك النصوص وإنمـا دلـت عل علـ

اعتباره كما أنها لم تدل عل إلغائه، فاجتهدنا نحن ف ذلك من باب المصالح المرسلة، قلنا: لستم أنتم من أهل الاجتهاد؛

فليست لم أية دراسات مقدرة ف الشريعة، وكل علم له رجاله المتخصصون فيه، وهذه بدهية من بدهيات العلوم، ومن تلم

ف غير فنه أت بالأعاجيب. وإن قلتم: نحن لا يعنينا الاتفاق أو الاختلاف مع الأحام الشرعية، والذي يهمنا هو ما نرى فيه

المصلحة، قلنا: إذن؛ فقد خلعتم بذلك ربقة الإسلام من أعناقم.

ـ أنتم ف ظاهركم تقرون وتعترفون أن اله ـ تعال ـ هو خالق هذا الون العجيب بسماواته العظام وأراضيه الشاسعة، وخالق

الحياة كلها، والذي أحم هذا الون إحاماً يحار فيه أولو الألباب، مقرين بعلم اله ـ تعال ـ وحمته وعظمته، أفتستثرون

عل اله ـ تعال ـ أن ينزِل عل عباده ما يهديهم ف شؤون حياتهم، أم تظنون أن اله ـ تعال ـ خلق الخلق ورزقهم من المال

والبنين، ثم تركهم يديرون حياتهم بغير هداية منه ورشاد؟ ألم يقل اله ـ تعال ـ منراً عل من يريد أن يستقل ويضع بنفسه ما

يحم به مجتمعه: {افَحم الْـجاهلية يبغُونَ ومن احسن من اله حما لّقَوم يوقنُونَ} [المائدة: 50].

ترونها ف اسب التالتضحية بدين الأمة، وما الم م علـ ما الذي يدعوكم للمطالبة بالدولة المدنية، وما الذي يحمل

التمسك بالدولة المدنية، وه ليست ف الدين؟ وهل هناك ما يدعو إل استخدام هذا الاسم المشتمل عل قضايا مقبولة،

وقضايا تتعارض مع الدين؟ ولماذا العدول عـن اسـم الـدولة الإسلاميـة أو الشرعية أو الدينية؟ ما الذي تنقمونه من هذه

التسمية، هل تشتمل عل قضايا غير مقبولة؟ إن كانت هناك ممارسات غير مقبولة وقعت من بعض المسلمين أو حامهم؛

فهل ه مقبولة إسلامياً؟ بمعن آخر: هل ه من نـواتـج التمـسك بالإسـلام أو من نواتج البعد عنه والخروج عليه؟ وإذا كانت

من نواتج البعد عنه والخروج عليه؛ فلماذا تلصقونها به، وتحملونه ما هو منه بريء؟

ـ هناك من يحاول أن يبين أن الدولة المدنية ه دولة المؤسسات، وأنها لا تعارض الدين ولا تعاديه... إذا قلتم هذا؛ فلماذا

تأبون وصفها بدولة إسلامية أو شرعية أو دينية، ولماذا التركيز عل أنها دولة مدنية، وهل كانت الدولة الت أقامها رسول اله

‐صل اله عليه وسلم‐ دولة مدنية أم دولة إسلامية؟ وكذلك الدولة الت أقامها خلفاؤه من بعده أبو بر وعمر وعثمان

وعل وهلم جراً.

ـ هناك من يقول: نريد دولة مدنية بمرجعية إسلامية، إن هذا القيد ف حد ذاته يمثل اتهاماً حقيقيا للدولة المدنية من قبل

دعاتها؛ فإن هذا اللام يبين أن المرجعية الدينية ليست من صفات الدولة المدنية ولا من خصائصها وأركانها، وإلا لما

احتاج هذا المتلم إل إضافة ذلك القيد.



ـ والدولة المدنية لم تمنع السلطة من تفسير القانون حسب ما تهوى، واعتبر ذلك بما حدث من احتجاز أمريا الدولة المدنية

البرى لأكثر من أربعمائة مسلم ف معتقل بخليج جوانتنامو مخالفة بذلك القانون الأمري والقانون الدول واتفاقيات

الأسرى بجنيف، بل وصل الأمر إل أكثر من ذلك حيث التنصت عل مالمات الأمرييين أنفسهم دون سند قانون، وكل ما

قدمته الإدارة من تفسير ف ذلك أن الوضع خطير، وأنه لا يمن محاربة الإرهاب إلا بتلك الطريقة؛ وهذه دعاوى لا يعجز أحد

عن تقديمها؛ فماذا فعلت الدولة المدنية إزاء ذلك؟

تحياها مجتمعاتنا لا تحل بمجرد إقرار لفظ أو نفيه؛ فهناك كثير من الدول العربية الت لة الحقيقية التوأخيراً: إن المش

تقول عن نفسها إنها دولة مدنية ولم يخرجها ذلك عن حالة التخلف الت ه سمة لثير من مثل هذه المجتمعات. إن المشلة

الحقيقية تمن ف انفصال العمل عن القول، وإن كثيراً من النخب الحاكمة تتعامل مع الحم وكأنه تركة من حقها أن تفعل

به ما تشاء، ف ظل غياب رقابة شعبية ورسمية حقيقية قادرة عل الفعل، ولو ولت النخب الحاكمة وجهها شطر شرع اله ـ

عل لا. ائتونمدارج الع أغلب الميادين، إل ـ لأفلحت ونجحت، ولقادت مجتمعاتها من حالات التخلف الراهنة ف تعال

نظرائها ف ن متقدمة علت بالإسلام حقاً، ثم لم تمها الإسلام، بدولة تمسح البلاد الت كله ف مدار التاريخ الإسلام

أغلب المجالات؟!

شبهات والجواب عنها:

من الشبهات الت يعترض بها البعض أن القول بإسلامية الدولة يعن عدم إمانية سؤال الحاكم أو محاسبته: فيقولون: كون

انة عالية لا يقدر أحد علم الخطأ، ويجعلهم ف ام عند وقوعهم فالدولة إسلاميةً أو شرعيةً أو دينيةً يمنع من نقد الح

حسابهم؛ إذ كل ما يقولونه فهو تعبير عن الإرادة الإلهية. ونحن نقول لهم: أنتم تتحدثون عن دين غير دين الإسلام، وإلا فائتوا

لنا بآية أو حديث يدل عل هذا الزعم، أو يمن أن يستفاد منه هذا الزعم، ثم هذا تاريخ المسلمين: من من الحام ادع هذه

المنزلة؟ ومن من أهل العلم قال بشء مثل ذلك؟ وأمامم سير الخلفاء؛ حيث كانت رعيتهم تنصحهم وتنتقد عليهم ما يرونه

خطأ من تصرفاتهم، والأمثلة كثيرة وه معلومة لثير من الناس ومعلومة لم أيضاًً، بل حت ف أشد المواقف حلة كان

الناس يراجعون ولاة أمورهم أو يعترضون عليهم. فهذا أبو بر ـ رض اله تعال عنه ـ عندما أراد قتال مانع الزكاة، بعد

وفاة الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ عارضه عمر، وقال: كيف تقاتل الناس .. الحديث(7)، فلم يمنعه أبو بـر من ذلـك،

ولـم يقـل له ـ كقول البطالين ـ: نحن ف زمن حرب، ولا صوت يعلو عل صوت المعركة، بل بين له بالدليل صواب موقفه،

حت اقتنع عمر ـ رض اله عنهما ـ بذلك. وهذا عبد اله بن عمر يختلف مع خالد بن الوليد ـ رض اله عن الجميع ـ وهو

اللـه ‐صل غزاة غزاها معه، ويمتنع من تنفيذ ما أمر به، لمخالفة خالد باجتهاده للسنة الصحيحة؛ فلما بلغ رسـول أميره ف

اله عليه وسلم‐ الأمـر لم يعـنّف عبد اله عل عدم طاعته لخالد، بل قال: اللهم إن أبرأ إليك مما صنع خالد ـ مرتين(8). ولو

قُدِّر أن هناك أحداً من الولاة منع من ذلك لعدَّ عند الناس ظالماً؛ مما يعن أن الثقافة الشعبية لا تقبل مثل هذا الادعاء.

ومن الشبهات: أن الدولة الإسلامية أو الشرعية أو الدينية يترتب عليها ظلم المخالفين ف الدين: وهذا مجرد ادعاء عارٍ عن

الدليل؛ كما أن التاريخ والسيرة العملية الت درج عليها المسلمون ف تعاملهم مع المقيمين بينهم من أهل الديانات المغايرة

ذلك، فلا يسلم من ذلك أحد سواء ف لدين الإسلام تدحض ذلك. أما إذا كانت هناك حالات فردية يقع فيها بعض الناس ف

معاملته مع من هو من أهل دينه أو مع من يختلف معه، وإنما الشأن أن يون النظام العام هو الذي يشرع ذلك أو يقبله.

ومن الشبهات: أن يقال: إن الدولة الإسلامية أو الدينية تحمل المخالفين عل تغيير دينهم: وهذا أيضاًً ادعاء لا تعضده

نصوص شرعية أو واقع تاريخ. والغريب أن هؤلاء الذين أهمهم هذا الأمر، لم يهمهم أمر الأمة كلها؛ فهم من أجل ألا يحمل



المخــالفون علــ تغييــر دينهــم بزعمهــم، يطــالبون الأمــة بــأن تتخلــ عــن التمســك بــدينها فــ الســياسة والاقتصــاد والقضــاء

والمعاملات، والرجوع ف ذلك كله إل عقول الناس وخبرتهم، وهذا من أغرب أنواع الظلم؛ إذ بزعم العدل مع المقيمين من

غير المسلمين ف بلاد المسلمين، يظلم المسلمون أنفسهم ف بلادهم، وهل هناك ظلم أشد من أن يحمل المسلمون عل ترك

الثير من أمور دينهم؟

ومن الشبهات: أن يقال: إن تعبير الدولة الدينية قد أسء استخدامه ف العصور المظلمة من تاريخ الغرب مع كنيستـه، ولا

نريد استخدام لفظ محمل بمثل هذه الدلالات، حت لا نحمل أوزار أمور لسنا المسؤولين عنها، ويقال: إن ما يذكر هنا ليس

راجعاً إل اللفظ نفسه، وإنما هو راجع إل سوء استغلاله، ولو ترك استعمال لفظ صحيح لا يحتمل أموراً خاطئة من أجل أن

هناك من استعمله بطريقة خاطئة لم يد يسلم لنا شء، وهذا بعس ما إذا كان الخطأ راجعاً لاحتمال اللفظ نفسه أو

لصلاحيته للدلالة عل أكثر من معن بعضها صواب وبعضها خطأ؛ فهذا الذي يمن أن يقال فيه ذلك؛ عل أنم إذ أنرتم

هذا فقد وقعتم فيما تفرون منه؛ إذ إن لفظ الدولة المدنية لم يسلم من هذا الذي تذكرون؛ فإن أغلب حديث الناس عن الدولة

المدنية أنها الدولة العلمانية، ومن ثم لا يصلح الانتقال إليه حت لو قلتم لا نريد منه هذا المعن. ولماذا لم تقولوا بالدولة

الدينية، وتقولون: لا نريد منها المعن الذي استقر ف أذهان الغرب، أليس هذا أول؟ ولماذا لم تبحثوا عن مصطلح آخر

يحقق ما تأملونه من خير من غير أن يون حاملا لتلك الدلالات الفاسدة؛ فقد كان بإمانم أن تختاروا مثلا مصطلح الدولة

الإسلامية، أو مصطلح الدولة الشرعيــة أو الـدولة الراشدة، أو الصالحة، أو أي مصطلح لا يحمل البذور الفاسدة.

ظل دولة لا تتخذ من الدين مرجعية لها، أي أن الدولة ينبغ ن الحفاظ عليها إلا فومن الشبهات: أن حقوق المواطنة لا يم

أن تون علمانية لا دينية وه الدولة المدنية. أما المواطنة بمعن الاعتراف لل قاطن ف الدولة الإسلامية سواء كان مـن

المسلـمين أو كان من غيرهم بأنه مواطن؛ فهذا لا ينازع فيه أحد، وكل واحد من مواطن الدولة الإسلامية له حقوق وعليه

واجبات؛ فل إنسان له حق ف العيش الريم، وله حرمة سنه وماله وعرضه، وله حق التسب سواء عن طريق التجارة أو

الصناعة أو الزراعة، وله الحق ف أن يلق معاملة عادلة لا ظلم فيها، وله حق التنقل والسن ف أي مان يشاء، وله الحق

ف سرية مراسلاته، وله الحق ف أن يبق عل دينه ولا يره عل تغييره، وله الحق ف العبادة، وله الحق ف أن يتناول ما

يبيحه له دينه وإن كان محرماً ف شريعة الإسلام، وهذه الحقوق الت يعطاها المواطن غير المسلم ف الدولة الإسلامية لا

يعطاها كثير من المسلمين الصادقين ف بلادهم الت يزعم قادتها أن دولتهم دولة مدنية. لن هناك بعض الأمور الت يختلف

فيها غير المسلم عن المسلم؛ وهذا أمر لا غرابة فيه، ما دام أن هذا الاختلاف مقرر بالشرع الذي يؤمن به المسلمون. لن

الذي لا يمن قبوله أن تختلف بعض أحامهم انطلاقاً من الهوى لا من الشرع، ومن أراد أن لا تختلف بعض أحامهم المقرر

اختلافها بالشرع، فهو شهادة منه عل أن الالتزام بالدولة المدنية معناه مخالفة الشرع والخروج عل أوامره.

وعندنا من النصوص الشرعية ما يحفظ حق هؤلاء بل يصير إيصال الحقوق لهم وعدم الانتقاص منها من الدين الذي ينبغ

اتباعه. قال رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ المبلّغُ عن ربه وحيه وأمره فيمن قتل ذمياً بغير جرم: «من قَتَل نَفْسا معاهدًا

ولسنَّ رعنها ـ: «ا ه تعالال ـةَ ـ رضلَـمس ما ـنامـاً»(9). وعع ينعبرا ةيرسم ندُ موجا لَيهنَّ رِيحاو ،نَّةةَ الْجحائر رِحي لَم

يضفا يم َّتا حقُولُهي ا زَالفَم .مُانميا تَلا مملاةَ والص :يهف ّالَّذِي تُۇف هضرم ف قُولانَ يه عليه وسلم‐ كال صل‐ هال

بِها لسانُه»(10)، وقد قال المسلمـون لعمـر ـ رض اله تعال عنه ـ: «اوصنَا يا امير الْمومنين! قَال: اوصيم بِذِمة اله؛ فَانَّها

ذِمةُ نَبِيِم ورِزْق عيالم»(11). وهذا عمر بعدما طُعن وف هذه الشدة وذلك الموقف العصيب، لن هذا لم يحل بينه وبين

ملَه َوفنْ يه عليه وسلم‐ اال صل‐ هولسر ةذِمو هال ةبِذِم يهوصاالخليفة من بعده «.. و الوصاة بأهل الذمة، فقال يوص

بِعهدِهم، وانْ يقَاتَل من ورائهِم، وانْ  يلَّفُوا فَوق طَاقَتهِم»(12) ومر عمر ابن الخطاب ـ رض اله عنه ـ بباب قوم وعليه



سائل يسأل: وهو شيخ كبير ضرير البصر، فضرب عضده من خلفه، وقال: من أيِ أهل التاب أنت؟ قال: يهودي، قال: فما

ألجأك إل ما أرى؟ قال: أسأل الجزيةَ، والحاجةُ والسن، قال: فأخذ عمر بيده وذهب به إل منزله فرضخ له بشء من

المنزل، ثم أرسل إل خازن بيت المال، فقال: انظر هذا وضرباءه؛ فواله ما أنصفناه أن أكلنا شبيبته ثم نخذله عند الهرم

{إنَّما الصدَقَات للْفُقَراء والْـمساكين} [التوبة: 60] والفقراء هم المسلمون، وهذا من المساكين من أهل التاب، ووضع عنه

الجزية وعن ضربائه»(13). وف عقد الذمة الذي عقده خالد لنصارى الحيرة: «وجعلت لهم أيما شيخ ضعف عن العمل، أو

أصابته آفة من الآفات، أو كان غنياً فافتقر، وصار أهل دينه يتصدقون عليه، طرحت جزيته، وعيل من بيت مال المسلمين

هو وعياله».

ومن الشبهات أيضاًً حيادية الدولة: حيث يرون أن الدولة المدنية دولة حيادية تجاه جميع الأديان ف المجتمع، بينما الدولة

الإسلامية لا تتمتع بهذا الحياد «إن مفهوم الدولة المدنية هو باختصار يعن حيادية الدولة التام تجاه الأديان، وهو ينهل أساساً

من مفهوم حرية العقيدة الذي جاء به الإسلام أولا»(14)، «علمانية الدولة ببساطة شديدة ه أن تقف الدولة موقف الحياد

قراراتهـا وسياساتها وخططـها وتعيـيناتهـا ـ بما فـ ون فألا ت ونات شعبها؛ بمعنتدين بها م من العقائد والمذاهب الت

ذلـك مناهجها التعليمية وسياساتها الإعلامية والثقافية ـ منطلقة من مذهب أو عقيدة أو مرجعية دينية معينة، وإن كانت عقيدة

ومرجعية الأغلبية، لما ف ذلك من تهميش لعقائد الآخرين وتمييز ضدهم وإخلال بمبادئ المساواة والعدالة والمواطنة، ومن

هنا حرصت البلاد الت انتهجت الديمقراطية الليبرالية الحقة وأقامت الدولة المدنية الحديثة عل عدم تضمين دساتيرها ما

يفيد بديانة الدولة»(15).

والحيادية تجاه الأديان تعن عدم ميل الدولة تجاه دين معين، وأنها تتعامل مع الجميع عل قدم المساواة، فلا تمدح ديناً أو

تدعو إليه، ولا تذم ديناً أو تهاجمه، وهذه الحيادية الت يتلمون عنها غير موجودة ف واقع الأمر ف الحقيقية ف أي بلد من

البلدان؛ فها ه فرنسا الت تعد عل رأس الدول المدنية لننظر كيف منعت النساء المسلمات ف فرنسا من ارتداء الحجاب،

وهذه دولة الدانمارك وه دولة مدنية كيف سخر رساموها من خير البرية ‐صل اله عليه وسلم‐، ثم ه من منظور آخر

تناقض الإسلام مناقضة تامة؛ حيث سوت بينه وبين الأديان المحرفة كالنصرانية واليهودية وغيرها، ومن أغرب الغرائب أن

يعمد هؤلاء التاب إل المطالبة بتهميش عقيدة الأغلبية حرصاً عل عدم تهميش عقيدة الآخرين، فأي عقل منوس هذا الذي

يقرر مثل هذا اللام؟ ثم هذه الحيادية المزعومة ليست حيادية؛ لأنها فقط أقصت الدين، وانحازت إل العقل والخبرة

والتجارب، والإسلام وإن كان لا ينر دور العقل الذي هو مناط التليف وكذلك دور الخبرة والتجارب، لن ذلك لا يمن أن

يون عوضاً عن الإسلام نفسه، أو يعارض به.

وأما أن الإسلام لا يرِه أحداً عل الدخول فيه فهذا حق، لن هذا لا يعن أبداً حيادية الدولة الإسلامية تجاه الإسلام؛ فإن من

أهم واجبات ول الأمر المسلم الت نص عليها أهل العلم باتفاق ه إقامة دين اله ـ تعال ـ وتحيم الشريعة، وسياسة الدنيا

بالدين.

 

------------------------------------------------------------

(1) يقصد بالسلطات الثلاث: السلطة التشريعية، والسلطة التنفيذية، والسلطة القضائية.

(2) عبد اله فراج الشريف: ملحق الرسالة بجريدة المدينة ـ السبت 6 محرم 1424هـ وهو منشور عل موقع الشيخ سعد

البريك.



(3) أخرجه البخاري رقم (6328).

(4) التاب الموجود ف دار الإسلام الت مصرها المسلمون وإن كان لا يجوز له بناء أماكن ظاهرة لعبادتهم، لنهم لا

يمنعون من أداء عبادتهم ف بيوتهم، ولا يعاقبون عل ذلك، ولا يتعرض لهم، ومن فعل ذلك فهو ظالم لهم.

(5) وقد بينا ف دراسة سابقة أن الديمقراطية بما فيها من سيادة القانون والانتخابات الدورية وتوين الأحزاب السياسية

تمثل اتجاهاً فلسفياً ف النظرة إل أسس النظام السياس، وف العلاقة بين الحاكم والمحوم، وليس مجرد آليات لتداول

السلطة.

(6) ولا يحتج أحد بوجود خلافات ف داخل الصف الإسلام، كما هو الشأن ف وجود الفرق المعروفة؛ فلولا هذا الذي

ذكرته من وجود المرجع الضابط الذي يرجع إليه المسلمون لم تن تلك الفرق فرقاً، والخلاف ف هذه الحالة من قبيل

الخلاف المذموم الذي ينبغ تركه والسع ف إزالته.

(7) البخاري: (6413).

(8) أخرجه البخاري، رقم: (3994).

(9) أخرجه البخاري رقم (6403).

.(10) ابن ماجه 1614 وصححه الألبان

(11) أخرجه البخاري رقم (2927).

(12) أخرجه البخاري، رقم (1305).

(13) سماحة الإسلام ف معاملة غير المسلمين د. عبد اله بن إبراهيم اللحيدان، وعزاه إل الخراج لأب يوسف، ص (126).

(14) يوسف أبا الخيل جريدة الرياض الأربعاء 11 جمادى الأول 1427هـ ـ 7 يونيو 2006م ـ العدد (13862).

(15) د. عبد اله المدن، موقع جريدة المؤتمر .

 

 

مجلة البيان

المصادر:


